

گفتگویی با حافظ ایمانی، شاعر، ترانه سرا و نوازنده دف **کهن چون بوی عشق** 

گفتگویی بامحمد رضا ایمانیان، منتقد و بازیگر تئاتر، سینما و تلویزیون رقص پرده های روشن اما تاریک

از فرهنگ آبروتا فرهنگ قربانی؛ زوال یا پیشرفت؟

#خطى-سفيد\_باشيم @khattesefid

کفتکویی با حافظ ایمانی، شاعر، ترانه سراو نوازنده دف کهن چون بوی عشق کفنکویی بامحمد رضا ایمالیان، منتقد و بازیکر تلقر، سینماو تلویزیوں رقص پرده های روشن اما تاریک از فرهنگ آبرو تا فرهنگ قربانی: زوال یا پیشرفت ؟

ای چشمهای حریص تظاهر! ای صورتکهای به وصله! هان ای قرار خود فریبی! هان ای عادت صادق انکار! ای طعم شیرین تکرار! -تكرار شكر فروشان در بازار هزار جلوه۔ ما را سر بازی است انگار سرباز تظاهر خويشيم



# ۱۳۹۳ \_ . . .

در پاییز سال ۱۳۹۳، «خط سفید» اتفاق افتاد. اتفاقش را مهبد فدایی و علی منصوریان رقم زدند و هوای ماندش را متین آذر و شکوفه صادقی به سر سپردند...پس از آنان، در تلاطم از یاد رفتن ها، نامش به گوش باد خوانده شد تا از یاد برود؛ چند سالی هم اینچنین شد، اما باد اگرچه یاد را سرگردان می کند، به قدمت تاریخ، راه بلد است و دوباره یاد را به دیارش باز می گرداند...در زمستان سال ۱۳۹۸، به رسم خوش رقصی روزگار در فراق و وصال، رشته ی وصل از نو به دست ما افتاد تا که خدا چه خواهد و دیگربار چه پیش آید. «خط سفید» در سرآغاز تنها مجالی بود برای موسیقی اما اینبار گستردهتر شد تا عاشقی اش فزونی یابد.



#### صاحب امتياز:

سازمان دانشجویان جهاد دانشگاهی واحد علامه طباطبائی 🕬

مدیرمسئول و سردبیر: مهبد فدایی

احمدعلى ناجى

حامد يكتا

مهسا نظرى

گروه ویراستاری خط سفید

احمد ناجي - ليلا محبى

مشاورسردبير:

ويراستاران:

مدير روابط عمومى:

مدیر ام<mark>ور رس</mark>انه:

صفحه آرایی:

ا<u>عضای هیئت تحریری</u>ه:

امیرحسین فرازمند / حامد یکتا / زهرا برقی/ مهسا نظری / گلناز مظاهری نژادفرد /مارال لاریجانی / یاسمنزاده گلپایگان

ارمغان مهدیقلی – حسین تقیزاده – حسین شعرباف – زهرا پوراسدی- زهرا فتاحی – سپیده فخاری- صبا خاوندگار علی احمدی – علی حقشناس- میلاد بیگدلو- مریم پورانصاری مرسده عینی- وحید مصطفیپور – اشکان فروزانی – جواد اسماعیلی – مصطفی معراجی

با تشكر از

دکتر مهری سادات موسوی دکتر وحید شالچی مهندس رضا ملوندی علیرضا ثلاثی گیتی نزاکت مآب علیرضا قنبری

> با تشکر ویژه از حافظ ایمانی محمدرضا ایمانیان

> > معادنت فرهمكي-اجتماعي





واحدعلامه طباطباني

همکاران این شماره:



#### جيم:

۷ – استعارهها و کووید ۱۱ – یک نمایش ساختگی در پس زندگی واقعی ۱۴ – درد طرد ۱۷ – خشم بدون اقتدار، حماقت است... ۱۹ –رکاب در عرصهی حقیقت زندگی، نه در رقابت با زندگی

### 8-21

۲۷ – از فرهنگ آبرو تا فرهنگ قربانی؛ زوال یا پیشرفت؟ ۲۵ – نمایش مکانی برای پیشرفت ۲۸ – مصافحه با آیندگان ۳۷ – در رثای مهرگان ۳۳ – عموم مردم، مردم عامه، موسیقی عامه پسندا

> میم؛ ۴۲-مصاحبه با حافظ ایمائی ۶۶-مصاحبه محمدرضاایمائیان ۷۵-ئیمکت سفید

<mark>دال؛</mark> م۸ – خلیل ۸۳ – خون نامه ماه ۸۶ – ندیدنی پررنگ

> شین: ۹۰- زمانه ۹۱- آلوده ۹۲- بگذر ۹۳- ترجمان

> > භූල

### <sup>سخن سردبیر</sup> ز<mark>ندگی نمایشی و توهم پیشرفت</mark>

#### مهبدفدايي

کارشناسی ارشد روان شناسی تربیتی دانشگاهعلامه طباطبانی مدت زمان مطالعه: ۹ دقیقه

غوغای آدمیت جهان هیچگاه زوال نمی پذیرد. این چرخه ی گردون، نسل به نسل قبای تازه می پوشد و به سماع فریب می چرخد. گله ای هم نیست؛ کارش این است تا ما به تلنگری دریابیم که باید حرکت کنیم اما فریب چرخش و جنبش را در دایره ی دهر نخوریم. ما نسل به نسل قهرمان های داغ دیده ی خود فریبی هاییم؛ نسل به نسل در آغازیدن انجام های پیشینیان هستیم (یک دوباره کاری مرضی)؛ نسل به نسل جنگ، نمایش، قهرمان سازی. اسطوره زدایی. قحطی. ولع علمی، لکاته گری منفعت؛ و در این میان گهگاهی هم پناه می بریم به درنگ و هرچه داریم از از چنته بر پیش چشمان مان خواهیم ریخت تا ببینیم می شود؛ نسیانی، یک بوسه ی ملس بر پیشانی ما می زند می شود؛ نسیانی، یک بوسه ی ملس بر پیشانی ما می زند عمر بر همین قرار است. به قول صائب تبریزی

از ما سراغ منزل آسودگی مجو چون باد. عمر ما به تکاپو گذشتهاست

هیچ اندیشیده ایم که تمام این تکاپو و ماجراها چه میراثی را در ناخود آگاه جمعی ما برجای گذاشته و می گذارند و به هر نسل انتقال میدهند؟! در همین کهن دیار. از فتوحات سکندری و تیمورلنگ و عربتازی ها تا قحطی۱۲۹۶ هجری شمسی؛ از اشغال متفقین و جنگ تحمیلی تا همین کرونا؛ تمامی این قیل و قال ها بر این گواهند که ما ملّتی همواره در اضطراب هستیم چراکه در مهد جفای خویش و بیگانه، رشد کرده ایم.



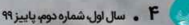
حال سؤالی به ذهن خطور میکند: "چگونه با وجود این همه اضطراب، دوام آوردهایم؟!"

به گمانم عصارهی جوابهای محتمل برای آن. یک چیز هست:اضطرابگریزی!

ذهن انسان در طول تاریخ تکاملیاش رهیافت اضطراب گریزی را در خود پرورش داده است تا بقا یابد. و این پدیدهی جهان شمول. متناسب با بافت فرهنگی، اجتماعی، تاریخی و جغرافیایی این سرزمین، رنگ و لعاب خاص خود را پیدا کرده است. ما نسل به نسل در اشکال مختلف، اضطراب گریزی را از خود بروز می دهیم و در قامت عقده و عادت، درون سایهی ناخود آگاه جمعی مان به میراث می گذاریم تا نسل بعدی با این آمایه های برجای مانده، متولد شوند و خود، اشکال دیگری را برای آیندگان به ارث بگذارند.

از طرفی، آدمیزاد روز به روز دارد میان خودآگاهی و ناخودآگاهی فردی و جمعیاش شکاف ایجاد می کند، و این سبب بروز عارضه ها و رفتارهایی برای جبران چنین شکاف و خلایی در آدمیان شده است. در کشور ما نیز منوال بر همین است: ما ایرانیان، ملّت اضطراب گریزی هستیم که از مواجه شدن با سایه های فردی و جمعی وجودمان هراس داریم: آن ها را سرکوب می کنیم: در نتیجه از مسیری بی تناسب و در هیبت عارضه ای خود را فرا می فکند چراکه میل سایه به دیده شدن است. به هر طریق ممکن: اگر از در تناسب نیاید از روی دیواربی تناسبی سر و کله اش پیدا می شود.

بدین ترتیب، ما نسل به نسل با عَلَم کردن یک پدیده. در جهت گریز از اضطراب حرکت میکنیم: دورهای دین داری افراطی، نقاب اضطرابگریزی ما میشود: دورهای الحادگرایی، دورهای قهرمانسازی و اسطورهزدایی، دورهای



سنّت گرایی، دورهای تجدّد گرایی، دورهای علم گرایی، دورهای کمالگرایی؛ و این رشتهی «گرایی» ها سر دراز دارد... در واقع، هر دوره حامل اثرات و آوردههای دورههای پیشین است و خود نیز به دورهی بعدی انتقال می یابد. حال با توجه به این اشارت، در واکاوی دورهی فعلی می توانیم به یک عارضه و عقدهای دست پابیم که تمام آنچه گذشته است را در خود جای داده و بدل گشته به غول با شاخ و دمی به نام «نمایش گری». به واقع، نسل امروز در دورهای قرار دارد که بیش از پیش و به طرز افراطی و بیمارگون، به دنبال ارضای نیاز ابراز وجود. که به نظرم یک نیاز اساسی و فطری بشر است، بوده، و برای دستیابی به آن متوسل به نمایش گری شده است. اما، عقدهی نمایش گری، چه عناصری را در خود جای داده است ۱۶ باتوجه به اشارات پیشین، گمان می کنم که این عارضهی مدرن اضطراب گریزی و سايەيرھىزىشاملقەرمانسازى، اسطورهزدایی و توهّم پیشرفت است که در ادامه به آنها خواهم پرداخت.

زایش قهرمان تُهی؛ در مسیر اسطورهزدایی

دنیای مدرن، مفاهیم باستانی بسیاری را ازما گرفته است. مفاهیمی که به زندگی ما معنامی دادند اما با از دست دادن شان جایگزین های مناسبی برای آن ها نداشته و این خلاً از طریق ماهیت جستجو گری انسان، بامصادیقی غلط پرشده است. یکی از آن مفاهیم باستانی که کارکرد روانی به سزایی برای تمی داشته، اسطوره است. برخی، اسطوره ها را زاده ی شکاف بین آنچه باید و آنچه هست، می دانند در صورتی که گمان می کنم - گویی که باطل- اسطوره ها، موجود ات حقیقی پنهانی هستند که درست در لحظه ی اضطراب برآمده از آن شکاف، فرصت پیدایی را خواهند یافت. در واقع اسطوره ها موجود ات وصل دهنده ی روح و روان آدمی با روح طبیعت هستند که به این شکل سبب پیوند

خودآگاهیوناخوداگاهیفردیوجمعیبایکدیگرمیشوند. اما دههها مبارزه علیه اسطورههای باستانی که به نیّت متمدّن گشتن و تجدّدگرایی صورت پذیرفته، سبب بروز مفهومی به نام قهرمان شده است (البته که با اسطورهی «قهرمان» کارل گوستاویونگ در تباین است). بر این گمانم که قهرمان، زادهی ایده آلگرایی است تا احساس خلاً و زندگی نزیسته را جبران کند اما اسطوره، به واسطهی عجز ما در مواجه با واقعیت، پدیدار گشته و برای راهنمایی در جهت تحقق خواستههای اصیل، حضوریافته است؛ اسطوره، نشان دهندهی سعی اصیل و معنوی است، اما

قهرمان برآمده از درماندگی.

اگر بپذیریم که ذهن آدمی به طور ذاتی دارای مکانیزم منجی سازی است تا گرههای وجودی را بگشاید و مصائب بیرونی را رفع کند؛ این نجات دهنده دارای قدرتی شگرف در اثرگذاری بر هر نسل است و باید بپذیریم که تا حد بسیاری، روح و روان جمعی هر عصر را تحت تاثیر خود قرار می دهد. حال هنگامی که این نجات دهنده در شاهراه ابراز خود حرکت نماید در هیبت



سحن ۵ اسطوره پدیدار می شود اما اگر فضای ذهنی عصر و دورهای در انتخاب مصادیق دچار اشتباه شود. قهرمان تُهی به ظهور می رسد. اینکه بخواهیم هر دورهی زندگی بشر را واکاوی کنیم تا دریابیم تحت تاثیر اسطوره بوده است یا قهرمان؟، و چه عواملی وجود دارد که یک نسل به سمت اسطوره حرکت می کند و یک نسل به سمت قهرمان سازی؟ مجال فراخی را می طلبد که در این حال میسر نمی شود. اما به روشنی می توان دید که در جامعه ی امروز ما، قهرمانان عظیم الجثه اما تُهی و پوشالی ای وجود دارند که ما را تحت کنترل خویش گرفته اند. قهرمانان نمایشی و اپیکوری که با ترفند و حیلت موثری به نام پیشرفت گرایی، بشر امروزی را دچار خودفریبی و توهم پیشرفت کرده اند؛ توهمی پر زرق و برق که تحت تاثیر زندگی نمایشی قهرمانان حاصل شده است.

باری، حقیقت در جای دیگری پرسه میزند و واقعیت با تلقین پیشرفت گرایی ما را دچار خودفریبی دوست داشتنیای کرده است. ویل دورانت در کتاب «دربارهی معنای زندگی'» به نقل از ارسطو می گوید: "همه چیز بارها و بارها کشف شده و از یاد رفته است" و سپس بیان می کند که "او (ارسطو) به ما اطمینان خاطر میدهد که پیشرفت، یک توهم است: امور انسان مانند دریاست که در سطح خود هزاران حرکت و آشفتگی دارد و این طور به نظر می رسد که به سوی جایی پیش می رود، در حالی که در تهِ خود کم و بیش بی تغییر و آرام باقی می ماند. آنچه آن را پیشرفت می خوانیم شاید فقط تغییرات سطحی محض باشد"

- ترجمهی شهاب الدین عباسی (۱۳۹۵). تهران: بنگاه ترجمه و نشر کتاب پارسه.





## استعاره ها و کووید ـ ۱۹ کرونا در میان واژهها

وحید مصطفیپور دانشجوی دکترای روانشناسی دانشگاهعلامهطباطبائی مدتزمان مطالعه: ۱۰ دقیقه

Intransmission .

"شناخت، نوعی فعالیت در قالب دلخواهترین استعاره است. به عبارتی حقیقت را میتوان این گونه تعریف کرد: تودهای متحرک از استعارات، مجازها. انسان گراییها و خلاصه مجموعهای از روابط انسانی که به شعر و سخن اعتلا یافته، به استعاره کشیده شده، تزیین گشته و با کاربردی طولانی میان یک قوم، تثبیتشده، مشروعیت یافته و ضروری تلقی شده است". (نیچه)

یس از اینکه بهطور رسمی بیماری کووید-۱۹ در ۱۱مارس ۲۰۲۰ به عنوان یک بیماری همه گیر و جهانی توسط سازمان جهانی بهداشت معرفی شد، استعارههای مختلفی پیرامون این بیماری ساخته شد و در ساحت زبانی و گفتمانی دولتمردان و سیاستمداران کشورهای مختلف به کار رفت. مدیر سازمان جهانی بهداشت از کووید-۱۹ با استعاره "دشمن بشریت" نام برد و در سخنرانی خود در ۲۳ مارس ۲۰۲۰ در مورد این بیماری از استعاره "مسابقه فوتبال" استفاده کرد؛ او گفت برای پیروزی در یک مسابقه فوتبال دفاع كافي نيست، شما بايد حمله كنيد. رئيس جمهور آمریکا از استعاره "ویروس چینی" استفاده کرد و خودش را "رئیس جمهور وقت جنگ" نام برد. در انگلستان ملکه الیزابت در سخنرانی خود در تاریخ ۵ آوریل گفت: " ما دوباره با آهنگ جنگ جهانی دوم روبه رو هستیم". نخستوزير ايتاليا جوزيه كنته از استعاره "ساعت تاريكى" درباره کووید-۱۹ استفاده کرد. فرماندار نیویورک آندره کومو از استعاره "جنگ" بهطور مکرر در سخنانش در كنفرانس مطبوعاتي استفاده مي كرد. دبير كل سازمان

ملل متحد، آنتونیو گوتیرز در اظهارات خود در نشست مجازی G۲۰ در مورد همه گیری کووید-۱۹ گفت: "ما با ويروس درگير جنگ هستيم - و برنده آن نيستيم. اين جنگ به یک برنامه زمان جنگ نیاز دارد". روزنامه نگاران و اندیشمندان نیز از استعارههای مختلفی درباره این بیماری مثل "دشمن نامرئي"، "جنگ اقتصادي"، "قاتل"، "قاتل بي بندو بار"، "قوى سياه"، "دشمن نامرئي" و ... استفاده می کنند. همچنین از استعاره "جبهه" درمورد خانه و محل زندگی و یا استعاره "خائن" و "فراری" برای افرادی که قوانین فاصله گذاری اجتماعی را زیر یا می گذارند و از خانه خود خارج می شوند استفاده شده است. مثل زمان جنگ که استعارههای خط مقدم، پیروزی و باخت، جنگ و نبرد در گفتمان عمومی رایج بود. اکنون هم این استعارهها برای پزشکان و پرستاران مورد استفاده قرار می گیرد. در روزهای اخیر، تعداد زیادی استعارههای نظامی در مورد کارکنان مراقبتهای بهداشتی درگیر با افراد مبتلا به كوويد-١٩ استفاده شده است: "يزشكان بدون داشتن مهمات کافی در خط مقدم می جنگند". "آنها در حال نبرد با دشمن هستند". "آنها در جنگ هستند" یا "سربازان در این مبارزه متخصصان مراقبتهای بهداشتی ما هستند". "پزشکان ، پرستاران و افرادی که در بیمارستانها کار می کنند، سربازانی در حال نبرد برای ما هستند ".

در نظر اکثر مردم این استعاره ها تنها ابزار تخیل شاعرانه و آرایهای بلاغی هستند؛ یعنی موضوعی که نه به کارکرد معمولی زبان، بلکه به کارکرد غیرمعمول زبان مربوط میشود. علاوه بر این، استعارهها به طور عمومی، خصیصهای مختص زبان تلقی میگردند، موضوعی که سر و کارش نه با اندیشه یا عمل، بلکه با واژهها است. به همین دلیل بیشتر افراد گمان میکنند که بدون وجود یا استفاده از استعارهها با هیچ مشکلی مواجه نمیشوند. باید خاطر نشان کرد که استعارهها فقط موجب وضوح و ادراکات و دریافتهای ما زا تشکیل میدهند. استعارهها ادراکات و دریافتهای ما را تشکیل میدهند. استعارهها موجد توقعات و انتظاراتی میشوند که تعیین کنندهی موجد توقعات و انتظاراتی میشوند که تعیین کنندهی زندگی آیندهی ما هستند. استعارهها فقط یک ویژگی

ماهیت استعاری است. استعاره، اصل «همهجا-حاضر» زبان است. استعاره را در هیچ زبانی نمیتوان ریشه کن کرد. به عبارت دقیق میتوان گفت استعاره کاربرد غیرمعمول و خاص زبان نیست؛ بلکه کل زبان در اساس. استعاری است. نقش اصلی استعاره توسعه ی زبان است. استعاره، واقعیت را توسعه میدهد و واقعیت را میسازد. استعاره ها ما را قادر میسازند که موضوعی به نسبت استعارهها ما را قادر میسازند که موضوعی به نسبت انتزاعی یا فاقد ساخت را برحسب امری عینی، ملموس یا دست کم ساخت مندتر درک کنیم. جورج لیاکوف و مارک جانسون (۱۹۸۰) در کتاب" استعاره هایی که با آنها زندگی می کنیم" می گویند: قلب استعاره استدلال است و ما از می کنیم" می گویند: قلب استعاره، استدلال است و ما از مریق استعاره، استدلال می کنیم؛ استعارههایی که ما از آنها استفاده می کنیم درباره سبک زندگی ما بسیار تعیین کننده هستند.

با توجه به مواردی که گفته شد، باید در مورد استعارههای به کار رفته، بهخصوص در زمان شیوع بیماریهای همه گیر. مراقب باشیم. استعارههایی که در مورد کووید-۱۹ استفاده مىشوند، مىتوانند تبعات مختلف سياسى. اقتصادی و فرهنگی داشته باشند. برای مثال استعارهی «ویروس چینی» که اولینبار توسط دونالد ترامپ رئیس جمهور آمریکا استفاده شد، میتواند باعث انگ زدن، نژادپرستی و خشونتهای نژادی شود. استعاره«دشمن»، می تواند باعث توجیه بسیاری از رفتارهای خشونت آمیز و نقض حريم خصوصي افراد در جامعه شوند. همچنين اين استعارهها باعث مىشود ذهن مردم از عدمكفايت و مشکلات سیستمهای بهداشتی و دولتی منحرف شود و فقط بر روی خود بیماری متمرکز شود. با استعاره «دشمن» برای کووید-۱۹. بیشتر آتش خشونت و عصبانیت را شعلهورمی کنیم؛ درحالیکه باید این استعارهها را از این بیماری جدا کرده تا بتوانیم با دقت بیشتری بر تلاش هایمان در جهت کاهش آسیبهای به وجود آمده متمرکز شویم. در واقع نمی توانیم تحت لوای استعارههای زمان جنگ با این بیماری مبارزه کنیم. میتوان گفت استعارههایی که درباره کووید-۱۹ به کار میروند، واقعیت این بیماری را تحریف کرده اند. وقتی از استعارهی«جنگ» استفاده میشود، به دنبالش طبقهبندیهای رایج هم تغییر می کنند. برای مثال، در این جنگ ما دیگر شهروند

نیستیم بلکه «سرباز» هستیم. به همین ترتیب سیاست مداران خواهان اطاعت و آگاهی بیشتر هستند و از ما میهن پرستی را درخواست میکنند. نه همبستگی. مثال بارز این موضوع در کشور مجارستان به قدرت گرفتن اقتدارگرایی نخستوزیر این کشور و اختیارات گسترده و توانایی حکمرانی او منجر شد. رئیس جمهور فیلیپین درزمینهی لایحهی اضطراری ملی، حق مجازات افرادی را که «اطلاعات نادرست» درباره شیوع بیماری میدهند را به دست آورد، حقی که بهراحتی می توانست از آن برای سکوت مخالفان سیاسی استفاده کند. استفاده از استعاره «جنگ» باعث به وجود آمدن خشونت علیه کسانی می شود که اقدامات بهداشتی مثل فاصله گذاری اجتماعی را زیر یا می گذارند. برای مثال در کشور اکوادور افرادی که قانون قرنطینهی خانگی را نقض کرده بودند مورد ضرب و شتم قرار می گرفتند. همچنین باید خاطر نشان کرد که استفاده از این استعارهها بیشتر باعث افزایش ترس و کاهش امید در میان افراد جامعه می شود: شواهد نشان مىدھد كەميزان كشندگى اين ويروس خيلى يايين است و هر فرد آلوده با این ویروس به طورحتم نخواهد مرد. در واقع احتمال اینکه فردی در اثر این بیماری بمیرد به خود بیماری بستگی ندارد بلکه به عوامل مختلف دیگری مثل بیماریهای زمینهای، سن افراد، مدتزمان تماس با ویروس و غیرہ وابسته است.

استعارههایی که سیاستمداران و دولتمردان در پیش روی ما قرار دادهاند به مانند «بیماری بهمثابه یک نبرد» و «جنگ» باعث میشوند که تمرکز بر تاریکی و بیماری بیشتر از نور و امید گردد. دولت ها نمی توانند با استفاده از استعارهها و تصاویری از پرستاران و پزشکان و افراد درگیر با بیماری بهعنوان «رزمندگان» و «سربازان»، مردم را به ادامهی پیروی از دستورات بهداشتی ترغیب کنند؛ این امر تنها با توسل به وظیفهی مدنی، همبستگی و احترام به همنوعان امکان پذیر خواهد بود. باید یادمان باشد که در انتهای این تونل تاریک، چراغی وجود دارد. بدون تاریکی هیچچیز به دنیا نمی آید، بذر در تاریکی خاک کاشته می شود و هنگامی که تاریکی کار خود را انجام <mark>داد، جوانهای از</mark> زمین شروع به بیرون آمدن میکند. این ویروس نیز یتانسیلهای بسیار خوبی را برای ما انسانها در اختیار دارد. ما نمیدانیم که چقدر طول می <del>کشد تا این پتانسیل</del> بالقوه تبديل به بالفعل شود، اما بايد اميدوار باشيم كه هر چه بخواهیم، به طور دقیق در همان زمان مناسب که لازم است اتفاق خواهد افتاد. این بیماری باعث شده است حس جدیدی از ارتباط باهم در میان ما به وجود بیاید: بدون در نظر گرفتن نژاد، جنسیت، عقیده و طبقه اجتماعی در کنار هم هستیم و به عبارت دیگر ، این ویروس بیش از هر چیز دیگری به ما می آموزد که ما یک خانواده انسانی هستیم.



### یک نمایش ساختگی در پس زندگی واقعی

#### مارال لاريجانى

دانشجوی دکترای روان شناسی بالینی دانشگاهعلامه طیاطبانی مدت زمان مطالعه: ۹دقیقه

وارد اینستاگرام که میشوی، گویی در خانه مردم را باز کردهای و مهمان خانههایشان شدهای. صفحههای هر اینفلوئنسر به صحنهای برای نمایش تبدیل شده است. نمایش یک زندگی مصنوعی: هر انسانی که یک زندگی عادی را زندگی کرده باشد، از این حجم از تصنع به ستوه میآید.

مادران و پدران، کودکشان را برای مخاطب به نمایش میگذارند؛ وقتی که کودک باید بازی کند، برای حفظ طوطیوار جملات بامزه و بزرگگونه والدین. پوشیدن لباسهای نه چندان راحت و یادگیری جذاب بودن برای فالوئر صرف می شود.

سفره آراییهای اغراق آمیز برای خوردن غذا و سینی پر رنگ و لعاب چای و قهوه برای عکاسی؛ سفرهای مکرر داخلی و خارجی؛ انجام کارهای خانه با لبخندی بر لب و خیلی آراسته و مصنوعی و ... را نمیتوان در یک زندگی عادی به راحتی گنجاند.

مراسمها هم، شبیه به یکدیگر شدهاند: از جشن تعیین جنسیت تا دندان درآوردن و دستشویی رفتن کودک تا تولدها، ماهگردها و سالگردها. حالا عزاداریها و ناراحتیها هم وارد عرصه نمایش شدهاند: گاهی داغداران حتی به خود فرصت سوگواری نمیدهند و در مراسم خاکسپاری و ختم نزدیکان شان. مخاطب را از حال خود با خبر می کنند.

نمایش دیگران را لایک می کنیم

بعضی از اینفلوئنسرهای اینستاگرامی شاید استعداد یا مهارت خاصی داشته باشند که البته اینگونه اینفلوئنسرها قابل احترام و از این بحث خارج هستند. اما دستهای دیگر، تنها فعالیت روزانهی خود را گزارش میدهند و دربارهی زندگی خصوصیشان خودافشایی میکنند، بدون اینکه کار خاصی انجام دهند. واقعیت این است که رسیاری از اینفلوئنسرها میلیونرهایی هستند که به راحتی بسیاری از اینفلوئنسرها میلیونرهایی هستند که به راحتی زندگی خصوصی خود را با قصد و عمد با دیگران به اشتراک میگذارند. به عبارت دیگر، واقعی بودن آنها، به روش های مختلف نمایشی و ساختگی است. بسیاری از آنها طوری وانمود میکنند که به خاطر علاقه خودشان و نه درآمد، دوست و همراه شما هستند، اما این ژست ها هم به طور معمول عمدی است؛ با هدف جذب اسپانسر و یول!

#### اینفلوئنسرها و تاثیری که روی روان می گذارند

نظریه مقایسه اجتماعی میگوید ما خود را با دیگران مقایسه میکنیم تا بتوانیم خود را ارزیابی کنیم. اما اگر افرادی که ما خودمان را با آنها مقایسه میکنیم. مصنوعی، نمایشی، طراحی شده و فریبنده باشند، چه اتفاقی رخ میدهد؟ جواب نظریه مقایسه اجتماعی این است که در این شرایط، سبک زندگی و خودتان را خیلی بد ارزیابی میکنید و نمیتوانید احساس خوبی به خود واقعیتان داشته باشید.

شبکههای اجتماعی واینفلوئنسرهامی تواننددرک اشتباهی از کارهایی به ما بدهند که افراد به طور معمول در زندگی انجام میدهند و این به واقع می تواند تأثیر بدی روی سلامت روان و بهزیستی ما داشته باشد. ما خودمان را با دیگران در شبکههای اجتماعی مقایسه می کنیم و شاید

این احساس را داشته باشیم که دیگران چه زندگی خوبی برای خود فراهم کردهاند. چقدر پیشرفت می کنند و ما به اندازه کافی خوب نیستیم. در نتیجه، هر چه بیشتر آنها را دنبال کنید، احتمال دارد به داشته ها، پیشرفت ها و جذابیت خودتان نمره کمتری دهید. این به نوبه ی خود. روی عزت نفس شما تأثیر می گذارد و اضطراب را افزایش می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران می دهد؛ چون مداوم این احساس را دارید که از دیگران می درباره این است که درباره این تغذیه می شویم که کدام ظاهر و سبک زندگی، نرمال و طبیعی است. یعنی این را تلقین می کنند که سبک زندگی آنها طبیعی و سبک زندگی ما کسل کننده و غیرطبیعی است.

وقتی کاربر در خانه خود نشسته و صفحات این افراد را بالا و پایین می کند، از دوستی ها، سفرها، تفریحات و خوشی هایشان برای خود الگویی می سازد، دست نیافتنی. پس طبیعی است که احساس کسالت، تنهایی و... به سراغ کاربران این شبکه اجتماعی بیاید. اما آیا تا به حال به این فکر کردهاید که بخش زیادی از این عکس های به اشتراک گذاشته شده، دوستی ها و تفریحات، جزئی از شغل آن ها برای گرفتن عکس های هیجان انگیز و نوشتن متن های تاثیرگذار است؟ و بعد جذب مخاطب و اسپانسر بیشتر؟ در نهایت هم برای کسب درآمد سبک زندگی خاصی می سازند تا شما را شیفته خود کنند و احتمالا با حال بد تنهایتان می گذارند...

حالا که اینها را میدانید، سعی کنید از زندگی خودتان که واقعی است، لذت بیشتری ببرید. اگر نمیتوانید، سعی کنید صفحات جدید با محتوای متفاوت را دنبال کنید، در این صورت شاید دیدگاه شما از یک زندگی طبیعی و خارج از عکسهای برنامه ریزی شده، تغییر کند. افراد معمولیتری را دنبال کنید؛ اگر سلبریتیها یا اینفلوئنسرهای زیادی را دنبال میکنید که استثنایی هستند یا خود را خیلی خوب نشان میدهند. به احتمال زیاد شما هم درباره کارهایی که باید انجام دهید. انتظارات غیر واقعی از خودتان دارید.



و پیشرفت بیشتریا موقعیت بهتری داشته باشید، هرگز کامل نخواهید شد. اگر با همین نسخه از خودمان نتوانیم صلح برقرار کنیم، هیچگاه قادر نخواهیم بود با هیچ نسخهای از خودمان به صلح برسیم. همهی اینها نیازمند شجاعت پذیرش این است که ناقصیم: "بپذیریم که فرشته نیستم، فرا انسان نیستم... من خیلی خوب هستم، چون مجبور نیستم که بهتر از دیگران باشم".

#### 1. Social comparision theory

نظریه مقایسه اجتماعی توسط فستینگر مطرح شده است و بیان می کند که در درون ما انسانها، میل و محرکی برای ارزیابی افکار و مهارتهایمان وجود دارد. ما برای اینکه اطمینان حاصل کنیم این ارزیابیها را درست انجام دادهایم، دیگران را تصور کرده و خود را با آنها مقایسه می کنیم.

بداد به یک بیان وی انسانها بد که نقایص » را ایده آلی » را ایده آلی » رودازند: آنها » بودازند: آنها » بودازند: آنها » بودازند: آنها » به معنای م ما، به اندازه

#### "خودت باش، مگه خودت چشه؟"

انسان ها به دنبال رسیدن به خودِ آرمانی که در دوردست ها قرار داد و کامل است، خودِ واقعی و معمولیشان را فراموش می کنند؛ چرا که خود واقعی با نقص همراه است واگربپذیرند نقص دارند ومعمولی اند. مضطرب می شوند. هدف اکثر فعالیتهای ما رسیدن به حس شادی یا امنیت بیشتر است، اما تصور ما از کار جهان و کاری که خودمان باید انجام دهیم، اغلب اشتباه است و موجب میشود که احساس شادی نداشته باشیم. این تصور با شبکههای اجتماعی بیشتر نیز تحریف شده است. آلفرد آدلر مشاهده کرد که همهی انسانها سعی میکنند احساسات حقارت خود را که به دلیل آگاهی از وابستگی به بزرگترها و آسیبپذیری در برابر آنها ایجاد میشود. جبران کنند. این احساس حقارت در همه انسان ها وجود دارد و جبران آن موجب پیشرفت و پیشروی انسانها می شود. افراد در جبران احساس حقارت خود به دو گروه تقسیم میشوند: گروه اول کسانی هستند که نقایص خود را با پیشرفت های اغراق آمیزینهان می کنند و دائم به دنبال کمالگرایی هستند؛ اما آدلر «کمال» را ایدهآلی میداند که انسان هیچگاه نمیتواند به آن برسد و بین "تلاش برای کامل شدن و خواستن روانرنجورمندانهی کمال" تفاوت قائل می شود. گروه دوم کسانی هستند که با خلاقیت به جبران آن حس حقارت می پردازند؛ آنها نقص و معمولی بودن خود و زندگی شان را قبول دارند. انسان بودن به معنی کامل بودن نیست، بلکه به معنای استفاده از آنچه که وجود دارد، برای ساختن بهترین شکل از خودمان است. باید بدانیم همین نسخهی ما، به اندازه کافی خوب است و صرف نظر از اینکه چقدر بیشتر بدانید یا چقدر مهارتهای بیشتری کسب کنید، یول

### درد طرد

زهرا فتاحی کارشناسی ارشد روان شناسی بالینی دانشگاه تهران مدت زمان مطالعه: ۹ دقیقه

روان شناسی به نام نائومی ایزنبرگر علاقهای عجیب و زودهنگام به چیزی یافت که شاید بتوان عنوانش را «حیات عاطفی مغز» نهاد. به نظرش ما اغلب طردشدن را با اصطلاحاتی بیان می کنیم که دلالت بر دردی جسمانی دارند: «قلبم شکست»، «له شدم»، «احساسم را جریحه دار کرد»، «مثل سیلی به صورتم خورد». به نظر می رسد

چنین اصطلاحاتی، فراتر از معنای استعاریشان، در دل خودنکتهای بنیادین دارند:این که احساسات ما به شیوه ای سامان یافته اند که به طور مستقیم قابل بیان نیستند. مواردمشابه رانه تنها درزبان انگلیسی، بلکه در تمامی زبان های دنیا می توان یافت. ایزنبرگر فکر کرد چرا این گونه است؟ آیا ارتباطی ژرف تر میان درد جسمانی و عاطفی وجود دارد؟

ایزنبرگر و همکارانش طی آزمایشی مهم در سال ۲۰۰۳، هدستهای واقعیت مجازی را بر سر افراد تحت آزمایش نهادند. شرکت کنندگان از پشت عینک فقط دستهایشان را می دیدند و یک توپ، به اضافه دو شخصیت کارتونی که آواتارهای شرکت کنندههای دیگری بودند که در اتاق دوم قرارداشتند. هر شرکت کننده بافشاریک دکمه می توانست توپ را برای شرکت کننده دیگر پرتاب کند. در همین حال،





پژوهشگران فعالیت مغزی آنها را با دستگاه FMIR اندازه گیری می کردند.

در نخستین دور بازی همانطور که همه انتظار داشتند. توپ دست به دست میچرخید، اما خیلی زود بازیکنان اتاق دوم شروع به تبادل توپ بین خودشان کردند و بازیکنان اتاق اول را به طورکامل نادیده گرفتند. در واقع اتاق دومی در کار نبود. بلکه فقط برنامهای کامپیوتری. طوری برنامهریزی شده بود که هر شرکتکننده را «نادیده بگیرد» تا پژوهشگران ببینند نادیده گرفته شدن. یعنی همان چیزی که آنها «درد طرد» مینامیدند. چه تأثیری بر مغز دارد.

از آن زمان تاکنون، چند مطالعه دیگر نیز آزمایش فوق را به کار برده و دامنه نتایجاش را گسترش دادهاند؛ بهعنوان مثال، پژوهشگران، دریافتهاند که لازم نیست طرد شدن به شکلی آشکار باشد تا ماشه ساز وکار درد را در مغز بکشد؛ بلکه تنها دیدن تصویری از شریک سابق زندگی تان، یا حتی مشاهده ویدیویی از چهرههای ناخشنود هم باعث فعال شدن همان مسیر عصبی درد می گردد. ما در طول تاریخ، برای بقابه افراد دیگر متکی بوده ایم: آن ها ما، در طول تاریخ، برای بقابه افراد دیگر متکی بوده ایم: آن ها

ما را پرورش می دادند، کمک مان می کردند خوراک بیابیم و دربرابر حیوانات وحشی و قبیلههای دشمن از خود مراقبت کنیم. چیزی که به معنای واقعی ما را زنده نگاه

> درد جسمانی بخش های گوناگونی از مغر را درگیر می سازد. برخی از این بخش ها، مسئول تعیین محل درد هستند، درحالی که بخش هایی دیگر مانند اینسولای قدامی و کورتکس سینگولیت خلفی قدامی. تجربه ذهنی درد (یعنی ناخوشایندی آن) را پردازش می کنند. در اسکن FMIR، تیم ایزنبرگر، در آن دسته افرادی که از بازی کنار گذاشته شده بودند. هم فعالیت هایی در همان بخش ها مشاهده کردند. وانگهی. افرادی که بیشترین پریشانی عاطفی را داشتند. بیشترین فعالیت مغزی مرتبط با درد را از خود نشان دادند. طردشدن ماشه همان مدارهای عصبی را می کشد که زخم جسمانی را پردازش می کنند و آن را به

میداشت، روابط اجتماعی بود. شاید دردِ طردشدن نیز. در همانزمان تکامل یافت؛ درست همانند دردِ جسمانی و همچون نشانهای برای در معرض تهدید بودن زندگی.

شاید طبیعت، با استفاده از میانبری هوشمندانه. به سادگی سازوکار موجود برای درد جسمانی را «قرض گرفت» تا دیگر ساز وکاری جدید به وجود نیاورد. همین موضوع توضیح میدهد چرا درمغزما. استخوان شکسته و قلب شکسته چرا درمغزما. استخوان شکسته و قلب شکسته تا این اندازه به یکدیگر پیوند خوردهاند. تا این اندازه به یکدیگر پیوند خوردهاند. آزمایش هایی متوجه شد افراد پس از طرد به آزمایش هایی متوجه شد افراد پس از طرد به

شکلی چشم گیر پرخاشگرتر می شوند. بیشتر مستعد فریب دادن و خطر کردن می گردند

و تمایل شان را برای کمک به دیگران از دست می دهند. او و همکارانش، دریافتند که طی طرد شدن افراد به جای آن که احساس ناراحتی کنند. از نظر عاطفی بیحس شده بودند. آنها بارها طی آزمایشهای دیگر و در شرایط گوناگون این موضوع را آزمودند اما به هر نحوی که یژوهشگران محرکهای طرد را شبیهسازی میکردند. یا عواطف رااندازهمي گرفتند، تغييري بوجودنمي آمدوهمين نتیجه بارها و بارها تکرار شد و در آخر به این نتیجه گیری ختم شد که عواطف آنها در واقع خاموش شده است. باومیستر این پدیده را «شوکِ خود» می نامد که تمثیلی است از آن بی حسیای که هنگام درد فیزیکی تجربهاش می کنیم. برای مثال، اگر دست خود را ببرید، شاید ابتدا هیچچیزی احساس نکنید؛ انگار بدن شما برای لحظهای خاموش میشود تا در برابر درد محافظتتان کند. باومیستر می گوید که احتمال دارد زمانی که طرد می شوید نیز. روانتان از کار بیافتد تا در برابر حمله درد عاطفی از شما محافظت كند.

باومیستر در آزمایشی دیگر از شرکتکنندگان خواست درباره ضربهای بزرگ بنویسند که به عزت نفسشان وارد شده. و واکنش فوریشان را بدان شرح دهند. طرد از گروه همتایان، با اختلاف زیاد، در رتبه اول نوشتههای دانشجویان بود، و پس از آن طرد از دانشگاه و رابطه عاشقانه قرار داشت. وانگهی، عواقب این ضربهها، در مقایسه با اتفاقات کوچک، پاسخهایی یکسر متفاوت در آزمایش شوندگان برانگیخته بود. احتمال بیشتری وجود داشت که آنها سردرگم و از شدت ضربه فلج شوند. و تواناییشان را برای تفکر درست و تصمیم گیری از دست بدهند. آنها احساس میکردند از بدنشان جدا شده اند؛ درست مانند زمانی که از فاصلهای دور به چیزها نگاه كنيم. جهان بهنظرشان بيگانه و ناآشنا مىآمد. اين وضعیت برزخی، بهطور معمول، بیش از چند دقیقه به طول نمیانجامد؛ در نهایت افراد خودشان را جمعوجور کرده و به یاد می آورند کیستند و کجایند.

هرچقدر هم این لحظات شوک و این ناهوشیاری مطلق. گذرا باشند، بازهم چیزی را درباره طردشدن و تعلق داشتن فاش میکنند که به طورمعمول از دیدهها پنهان میماند. ما فراتر از حیوانات اجتماعی هستیم.

ما تنها «با» دیگران زندگی نمیکنیم، بلکه «در میانِ» دیگران زندگی میکنیم. دیگران ما را در جهان قرار می دهند و جای ما را در دنیا مشخص میکنند. وقتی ما را می بینند و می شناسند، مگر هویت چیست جز عمری رشد و نمو آرام زیر نگاهها؟ مگر چیست جز مایی که به خودمان از چشم دیگران نگاه میکنیم؟ چیزی که می بینیم، آن چیزی است که آن ها می بینند، یا حداقل چیزی است که می پنداریم آن ها می بینند. زمانی که روی شان را بر می گردانند. زمانی که نادیده گرفته می شویم، هستی مان، به تعبیری، از حرکت باز می ایستد.

با همه این تفاسیر شاید در ذهن ما است که طردشدن ذات موذی گر خود را نمایان می سازد؛ یعنی نه از طریق زُق زُق دردی که بر سرمان می کوبد و آسیب هایی که به بدنمان میزند، بلکه از طریق ذهنمان. نادیده گرفته شدن در ذهن زنده می ماند، و از تخیلات مخدوش ما تغذیه می کند. برای آن که خودتان را منزوی بدانید، باید بارها و بارها طرد شده باشید، حتی اگر کسی در واقع طردتان نکرده باشد.

باید طردکننده و طردشونده همزمان وجود داشته باشند: این گونه است که طردشدن در نهایت به ما آسیب میزند: با مجبور کردن ما به آسیبزدن به خودمان، و وادار کردنمان به همدستی در این عمل بی رحمانه.



### خشم بدون اقتدار، حماقت است ...

#### زهرا پوراسدی

کارشناسی ارشد روانشناسی بالینی، خانواده درمانی دانشگاه علم و فرهنگ مدت زمان مطالعه: ۵ دقیقه

#### پرخاشگری در کودکان

نخستین اعمال پرخاشگرانه در کودکان به صورت گاز گرفتن، پاره کردن و نابود کردن ظهور مییابد. کودک در دورهی دهانی، پستان مادر را در صورتی که به موقع ارضا کننده نباشد، یک تهدید میداند و با منبع تغذیه خود رفتار پرخاشگرانه پیدامی کند.

هر چند میل به تملک بدن مادر تنها با مقاصد پرخاشگرانه صورت نمی گیرد و بیشتر از سر اضطراب است، اما کودک مضطرب، اغلب اضطراب را با پرخاشگری نشان می دهد. درست زمانی که امنیت جای اضطراب را برای کودک بگیرد. مادر شاهد کاهش رفتارهای پرخاشگرانه خواهد بود. در واقع هر چه عشق و امنیت در روابط بین کودک و والدقدرت مندتر شود. رفتارهای پرخاشگرانه کمترمی گردد. در هر صورت ما چه بخواهیم و چه نخواهیم، شاهد ابراز خشم کودکانمان خواهیم بود: آنچه اهمیت دارد طریقه ابراز آن است.

#### ابرازخشم

در برخی از فرهنگهای غربی به دلیل آسان گرفتن تربیت فرزندان، برخی از پدر و مادرها و مربیان مهد کود کها فکر می کردند که اگر خشم کودکان هنگام بروز آن بیان شود، خوب است. آنها به کودکان توصیه می کردند خشم خود را با جیغ زدن، گریه کردن و غیره ابراز کنند. اما متاسفانه این

برنامه به درستی کار نکرد. چرا که هرگاه کودک خشم و خشونتش را نشان میدهد، انگار اتفاقی برای او رخ داده و دفعهی بعد راحت ترو شدید تر عصبانی می شود. به این مثال توجه کنید: اگر ما به فرزندمان اجازه دهیم خشمش را نشان دهد و خود (ایگوا) -که مسئول رفتار درست اجتماعی در ماست - هنگام ابراز خشم، مورد غضب و خشم بزرگسالان قرار بگیرد. به احتمال زیاد اتفاق بعدی که رخ می دهد، آسیب به خود کودک است.

درواقع هنگامی که به کودک گفته میشود. آزادانه خشم خودش را ابراز کند، درست مثل این است که به او چندین توپ بدهیم بدون اینکه زمینی برای بازی کردن داشته باشد!

در اینجا آزاد بودن یک سوتفاهم است: چرا که فرهنگ میگوید آزادی اینچنینی پادزهری برای سرکوب و واپسزدن است. اغلب کودکانی که آزاد بزرگ میشوند. در سن چهل سالگی یا پنجاه سالگی هم ممکن است خشم خود را مانند زمانی که در مهدکودک بودند ابراز کنند. در این حالت او قویتر نشده است. بلکه بخاطر آن خشم انفجاری تحقیر می شود.

در فرهنگ شرق، به خصوص فرهنگ کهن هندو، از طریق اسطورهها، شاهد تربیت متفاوتی از غرب خواهیم بود. به طور تقریبی، سر در همهی خانههای بالی، نقابهایی خشمگین، عصبانی و ترسناک از سنگ کندهکاری شده وجود دارد. این نقابها را اغلب، نوجوانان میسازند. آنها مثل آمریکاییها این انرژیهای خشمگین را در بازی فوتبال به سطح نمی آورند یا مثل اسپانیاییها به گاوبازی نمیپردازند، بلکه این انرژی را در هنر ابراز میکنند. آنها میتوانند در جنگ، بی رحم و عصبانی باشند اما درزندگی روزمره خیلی کمتر از ما خشونت دارند.

#### راهکاری برای ابراز خشم

بیکرروشی می گوید: در تمرکز، می توان به خشم اجازهی حضور داد: تا جایی که کل بدن مادی در خشم شعله ور شود: در این مدت شخص نه درحال ابراز خشم است و نه آن را سرکوب می کند. سپس هنگامی که تمرکز پایان می پذیرد. شخص اختیار دارد که عصبانیتش را ابراز کند یا این کار را انجام ندهد...به طورکل. می توانید خشم تان را به شکل کنایه و طعنه در طول بیست ثانیه آن هم هنگام مکالمهی تلفنی با کسی ابراز کنید اما این خطر را دارد که شنونده پس از گذشت پنج سال همچنان آن را به یاد کند که خشم تان را همراه با شوخ طبعی ابراز کنید. به این ترتیب به خشم تان احترام گذاشته اید و در عین حال روان تان دچار فروپاشی نشده است. آموزش این روش به کودکان بسیار موثر و کاربردی است.

1-Ego Y-Baker Roshi

# رکاب در حرصهی حقیقت زندگی، نه در رقابت با زندگی

#### سپيدەفخارى

کارشناسی ارشد روانشناسی بالینی، خانواده درمانی دانشگاه آزاد اسلامی مدت زمان مطالعه: ۶ دقیقه

"مامان ببین چقدرمحکم رکاب میزنم! بابا ببین چقدرقدم بلند شده! مامان موهای من بلندتره یا تو؟! بابا من قویترم یا داداشم؟!"

این جملات پرتکرار بیانگر تلاش کودک برای استقرار عزت نفس است... عزت نفس ظاهری با جنبههای بدنی برای گرفتن تایید والدین؛ زیرا همه چیز در دنیای کودک باید عینی و قابل لمس باشد، پس کودک میپرسد "مرا بخاطر تواناییهای ظاهریام میپذیری و دوستم داری؟". این حکایت یک کودک عادی در روال رشد عادی تا قبل از نوجوانی است. حال آنکه جامعه کنونی ما زنان و مردان نوجوانی است. حال آنکه جامعه کنونی ما زنان و مردان خود را تکمیل میکنند؛ گویی تفکر انتزاعی وجود ندارد و در همان سطح رشد عینی باقی مانده است....چرا و چگونه؟

ازدواج، تحصیلات، پول وزیبایی همگی ارزش ها و آرمان های تعریف شده اجتماع و فرهنگ هستند. اما چرا چنین ارزش های اجتماعی و فرهنگی جهان شمول اند؟ چون تایید را به ارمغان می آورند...و کجای این تاییدطلبی مشکل است؟! مگر این پذیرش جویی، رضایتمندی را به دنبال نخواهد داشت؟! مشکل از جایی آغاز می شود که «دیگری»ها ملاک سنجش عیار ما خواهند بود و غم انگیز است که دربرخی. این تاییدطلبی تازمان مرگ ادامه می یابد. وای اگر قد بلند و رکاب محکم کودکی، والدین را راضی نکند. کودک درمانده تا پایان عمر همواره به دنبال تایید و پذیرش از «دیگری«ها خواهد رفت؛ حتی اگر والدین زیرخروارها خاک هم بروند، این کودک به دنبال تایید تانقطه پایان می دود ومدام دراین فکر است که «ای دنیا آیامن خوب

رکاب میزنم؟ از من راضی هستی؟»... آری چنین افرادی، ییشرفت را از سراب تایید دیگران میجویند، نه از چشمهحقیقت اصیل درون....

والدین سختگیر و پرتوقع یا از کودک یک ویترین به دیگران عرضه می کنند تا عزت نفس خود را تکمیل کنند یا با القای احساس کم و ناکافی بودن، حقارت را در او شکل می دهند. قطع به یقین این احساس حقارت از درون خود والدین نشأت می گیرد که آن را به کودک منتقل می کنند و البته که والدین خودشیفته- خودمحور- فرزندانی بهتر از خود پرورش نخواهند داد و نهایت پنجرهی دید کودک به دنیا، آدمها و خودش این چنین خواهد بود: «اگر.... آن گاه...» و«همه چیز من به قید و شرط است».

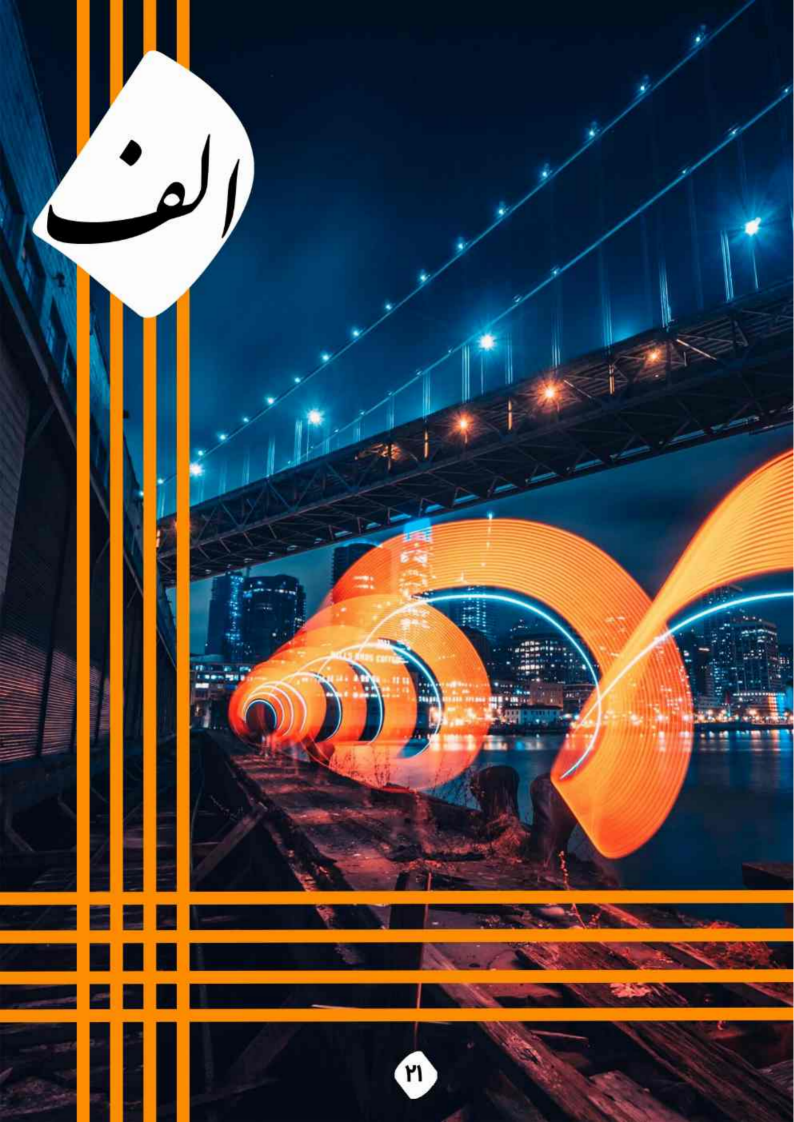
این قید و شرطها آدمی را دراحساس نقص و شرم غرق می کند و به فکر چاره می اندازد تا خود را از این احساس نجات بدهد؛ اما چه چارهای؟! چارهای از جنس انکار، اغراق و نمایش گری. اینجاست که او با خود می گوید: «اگر به جلوههای بیرونی زندگیم رنگ و لعابی بدهم، دوست داشتنی، موفق و البته مورد تایید خواهم شد. اگر زندگی عاطفی، زندگی شغلی و تحصیلی، نوع فرزندیروری من و حتی مرگ من. باشکوه باشند. آن موقع است که دوست داشتنی هستم» ... و ما چه غافلیم از آن که این

فرهنگ بی قص گرایی، مولد نقص و شرم در کود ک است.

نقص و شرم درونی تا ابد در ما لانه کرده و هرچه بیشتر لايه به لايه روى آن را بيوشانيم نه تنها از بين نخواهد رفت بلکه یوست کلفت تر از دوران کودکی، در مواقع شکست و ناکامی، ما را زمین میزند...

در جوانی، جان گرگت را بگیر

وای اگر این گرگ گردد با تو پیر ... ما همانند یک یاندول شدهایم که از خودکم بینی تا خودبزرگ بینی در نوسان هستیم... اگر تایید باشد، با شاه هم فالوده نمیخوریم، و اگر تایید نباشد، ویران و شکست خوردهترینیم... پس کجای این تایید طلبی از دیگران، اصیل است؟ تا چه اندازه باید برای ندیدن این احساس نقص و شرم درونی تاوان بدهیم؟ چرا اضطراب مرگ و بیماری، ترس از ورشکستگی و ضرر مالی، ترس از چروک شدن پوست و پیری، و دیگر مشکلاتی که رنگ و بوی ناامنی و ناکامی دارند برای برخی جزیی از فرآیند عادی زندگی تلقی می شوند اما برای برخی دیگر فاجعه ی هستیاند؟! تا کی عشق، پول، رقابت طلبی و جاه طلبی چارهی من باشد؟ من کیستم و چه میخواهم؟ آیا یک خود غیر واقعی و نمایشیام؟ آیا چارہی دیگری نیست؟! چاره، رسیدن به ساده ترین مفهوم سلامت روان است: «من به عنوان موجودی ناقص، دوست داشتنی هستم». اگر آدمها به «آدم بودن» خودشان اعتراف کنند، خود را «جایزالخطا»، «جایز النقص» و جایز به شکست خواهند دید و با رسیدن به این باور، بزرگترین لطف را به جامعهی بشری می کنند؛ زیرا از طریق این باور، جهان را با هر کم و کاستی، واقعی و آدمها را با هر عیب و نقصی ارزشمند خواهند شمرد. همین پذیرش احساسات اصیل انسانی، سرپوشها و نقابها را کنار میزند و حقیقت انسانی درون را نمایان خواهد کرد... و اما حقیقت چیست؟ حقیقت، یک کودک ۵- ۶ سالهی تنها و لرزان. درون یک بزرگسال ۵۰ سالهی تنها اما موفق است؛ کودکی که نیاز دارد. دیده و پذیرفته شود و احساس نقصی که سال ها به ناحق به یدک کشیده است را خنثی کند؛ کودکی که دوست دارد مورد احترام قرار بگیرد و از او درخواست شود تا رکاب بزند؛ رکاب در عرصهی حقیقت زندگی، نه در عرصهی رقابت با زندگی...و آری، این است داستان دردناک بشر برای آدم شدن....درد آدمیزاد از نبود عشق و پذیرش است و هرگز تقلا برای موفقیت و پیشرفت مرهم نخواهد بود؛ مرهم از پذیرش زخمهای درون برمىخيزد...



# ازفرهنگ آبروتافرهنگقربانی؛ زوال یا پیشرفت؟

#### علىاحمدى

کارشناشی ارشد روان شناسی بالینی دانشگاه شهید چمران مدت زمان مطالعه: ۷ دقیقه

بردلی کمبل، استاد جامعه شناسی دانشگاه کالیفرنیا، و جیسون منینگ، استاد جامعه شناسی دانشگاه ویرجینیای غربی، در مقالهٔ تأثیرگذاری که در سال ۲۰۱۴ در ژورنال جامعه شناسی تطبیقی منتشر کردند، سیر تحول فرهنگ اخلاقی را بررسی کردند. آنها ادعا می کنند جامعهٔ مدرنِ امروز درحال تجربهٔ دومین گذار در فرهنگ اخلاقی است. فرهنگ اخلاقی هر جامعه بیانگر حدود و مرزهایی است که مشخص می کنند چه چیزهایی توهین آمیز و مناقشه برانگیز است و چه واکنشهای خاصی در اختلافات و موقعیتهای توهین آمیز ضروری و پذیرفتنی است. در هر دورهٔ تاریخی، تلقی متفاوتی از توهین و تعارض وجود داشته و بر این اساس افراد جامعه، هنگام مواجهه با آنچه توهین آمیزیا غیراخلاقی تلقی می شده است. به شیوههای گوناگون واکنش نشان می داده اند.

اولین دورهٔ گذار در قرن هجدهم و نوزدهم میلادی رخ داد: در این دوره جوامع غربی از فرهنگی که بر مدار شرافت میچرخید به سوی فرهنگی عزتمدار حرکت کردند. در فرهنگ شرافتمدار، افرادپیوسته درجستوجوی اعتبارو آبرو بودند و باید آن را کسب میکردند. به همین دلیل، اشخاص به توهینها بسیار حساس بودند و گویی هر توهینی ممکن بود دارایی معنوی فرد را بر باد دهد. در وضعیتی که نهادهای قانونی مقتدری وجودنداشت (اگرهم وجود داشت تنها با زور بازوی بدون منطق)،افراد به شخصه



۲۲ 🔹 سال اول، شماره دوم، پاییز ۹۹



وارد عمل می شدند و تلافی می کردند تا مبادا لکه ی ننگی بر دامن شان بنشیند. نیاز به چنین واکنش های پرخطری باعث می شود که شجاعت و بی باکی در فرهنگ شرافت مدار اهمیت پیدا کند. تلافی نکردن و انتقام نگرفتن به فودی خود نوعی ضعف اخلاقی است، بنابراین در مردن از آن ملامت می شود. در این فرهنگ، آستانه ی تحملِ پایین نوعی فضیلت است نه رذیلت، تا جایی که اغلبِ اوقات توهین های بی اهمیت که ناظران بیرونی آن را ناچیز می دانند با خشن ترین واکنش روبه رو می شود. اگر چه خلاً نهادهای قانونی در شکل گیری این فرهنگ



مؤثر است، اما در جایی که فرهنگ شرافتمدار رواج پیدا کرده باشد، افراد حتی در صورت وجود مراجع قانونی و مقتدرهم برای رفع اختلافاتشان به قانون مراجعه نمی کنند، زیرا شجاعت و تهور تبدیل به ارزش شده است و اتکا به دیگران برای حل مشکلات نوعی بزدلی تلقی می شود و جایگاه اجتماعی را متزلزل می کند.

اما رفته رفته، با افزایش اقتدار دولتها و نظم و اتکا به مراجع قانونی و همچنین رشد تجارت و نیاز به اخلاق، فرهنگ شرافت مدار در غربِ مدرن و در میان طبقات متوسط و بالای جامعه به فرهنگ عزت مدار تغییر شکل یافت. در فرهنگ عزت مدار فرض براین است که همه ی افراد پیشاپیش منزلت و شأنی انسانی



دارند و بنابراین نیازی نیست که برای تلافی رفتار توهین آمیز، به شخصه، در یی کسب عزت و آبرو باشند؛ در این فرهنگ وقتی به کسی توهین میشود. یا چشمپوشی و گذشتمی کندیادرمواقع لزومدست به دامن قانون می شود. در اینجا افراد نوعی ارزش و منزلت درونی دارند، بنابراین پیشاپیش از آبرو نزد عموم بهرهمندند و نیازی به کسب آن ندارند و دیگران با توهین هایشان نمی توانند بهراحتی آن را از بین ببرند. در فرهنگ عزتمدار، توهین همچنان اهانت آمیز است اما دیگر بهعنوان شیوهای برای بیاعتبارکردن افراد چندان اهمیت و تأثیر ندارد. در کل این فرهنگ توصیه مىكندكه باچشم يوشى وگذشت از كنار توهين هاى ناچيز بگذرند. درمجموع، نوعی اخلاق صبر و خویشتنداری حکمفرما میشود و در مواقعی که تعرضات و مناقشههای تحمل نايذير ييش مى آيد افراد به شيوه اي غير خشونت آميز مشکلاتشان را حل و فصل میکنند. برخلاف فرهنگ شرافتمدار، در فرهنگ عزتمدار کمک خواستن یا مراجعه به طرف ثالث برای رفع و رجوع مشکلات نشانهای از ضعف وبزدلي نيست. البته مراجعه به مراجع صاحب نفوذ. اولين و تنها راه کار اعضای فرهنگ عزتمدار نیست. آنها اغلب توهینهای ناچیز و بیاهمیت را نادیده میگیرند اما اگر موفق نشدند مسائل را از طریق چشمیوشی یا مذاکره و گفتوگو حل کنند، بدون شرمساری از بیآبروشدن به پلیس یا دادگاه مراجعه میکنند. حتی وقتی پای پلیس و قانون به میان می آید، اخلاق عزتمدار توصیه می کند این کار در سکوت و آرامش اتفاق بیفتد.

کمبل و منینگ توضیح میدهند که چطور در زمانه ی ما، فرهنگ عزتمدار در حال تغییر شکل به سوی فرهنگ اخلاقی جدیدی است. وضعیت کنونی از نظر آن ها سرآغاز «فرهنگ قربانی مدار» است. با افزایش تنوع اجتماعی و مسائل فرهنگی گوناگون، افراد نیاز دارند تا برای رسیدن به در دادگاه رسمی و یا اذهان عمومی پیروز باشند. شبکه های اجتماعی و تکنولوژی های نوین موجب می شود قدرت افراد برای این امر بیشتر نیز شود. فرهنگ قربانی مدار ترکیبی از ویژگی های موجود در فرهنگ شرافت مدار و عزت مدار است. افراد در این دوره همچون فرهنگ شرافت مدار نست

به توهینها و تعارضات و مناقشات حساسیت بالایی دارند. آنها بسیار زودرنجاند و نسبت به توهین هوشیار. البته دراین فرهنگ، همچون فرهنگ عزت مدار، به طور کلی از انتقام جویی شخصی پرهیز می کنند تا کار به مداخلهی قانون یا طرفهای ثالث بکشد. اما گاهی این طرف ثالث، به عنوان استراژیای برای افزایش تأثیر گذاری، افکار عمومی است. در فرهنگ قربانی مدار تأکید بر ویژگیهای قربانی روشی است برای جلب همدلی. افراد به شکل روزافزونی کمک و حمایت دیگران را طلب می کنند و با نشاندادن ستمی که بر آنها رفته شواهدی ارائه می کنند که شایستهی احترام و حمایت بیشتری هستند. در فرهنگ قربانی مدار شرایط به گونهای رقم می خورد که تمایز میان نابرابریهای بزرگ و مناقشات

کوچک کمرنگ میشود. در این وضعیت با قربانیان زیادی طرف هستیم که سعی می کنند خود را یک قربانی بزرگ جا بزنند. حال جای بحث است که فرهنگ قربانی مدار یک پسرفت تلقی میشود و یا پیشرفت؟ در پایان باید گفت که به نظر میرسد جامعه کنونی ما به جای گذارازهریک از دورههای فوقالذ کر، دست به ملغمهای از این فرهنگها زده است و به رویکردی سه گانه تبدیل شده است؛ لذا پیشنهاد میشود رویدادهای جامعه کنونی از رفتارهای کودکان دبستانی در مدرسه تا وقایعی که در هر از گاهی در رسانه ها تیتریک و هشتگ می شوند و بعد به سرعت فراموش را بسنجیم.



# نمایش مکانی برای پیشرفت

#### مرسده عينى

، کارشناسیمهندسیمعماری دانشگاه شهید دکتر شریعتی مدت زمان مطالعه: ۱۰ دقیقه

#### سکانس یک-دهکده باستانی-زمانی دور در تاریخ بشری

نمایش، روح قالب اولین گردهماییهای بشری است. بشر به معنای انسان امروز برای دیدن دنیای بیکران اطرافش قبل از هرگونه پیشرفت سختافزاری، احساس نیاز برای پرورش قوهی خیال و توهم خود را داشت. هر خاطره از کنار آتش یک تجربه موفق برای شکار فردا بود و قصهی پیرترها خبر کشف سرزمینهای دورافتاده و مردمان دیده نشده را میداد. اینگونه بود که زودتر از هر وسیلهی ارتباط جمعی، ذهن بشر بعد از ای مشترک و جهانی فراتر از دیده های خود آشنا می شد. پای این عنصر به سرعت به اولین جوامع در حال توسعه و پای این عنصر به سرعت به اولین جوامع در حال توسعه و مدنی باز شد و در قلب نیایشگاه خدایان عصرکهن جای گرفت تا جایی که افسانه هایی از نوع ایلیاد و ادیسه هومر نقل هر روزه این محافل شد.

#### سکانس دو-آمفی تئاتر هردئون-۱۷۴ پس از میلاد

به ابتکار یونان باستان صحنه ای مفصل برای نمایش زندگی در حضور جمع بیشتری از مردمان شهر فراهم شد و آمفی تئاتر هردئون در دامنهی کوه به دست مردم باستان ساخته شد. این صحنه مبارزه انسان در برابر انسان معنی واقعی نمایش را تغییر داد و در این مکان هرشب دو دسته نمایش به روی صحنه میرفت: یکی در

پایین ترین سطح بنا میان انسانهای دورافتاده از پیشرفت، ثروت، نشان و افتخار خانوادگی که در میان نسل کشی خود کرده و بردگی ناخواسته بودند و دیگری در سطوح میانی و بالایی جامعه ی منتظر روی سکوها که نه فقط برای نظاره ی نمایش، که خود برای نمایش دارایی ها و توانایی های به روز خود دورهم جمع شده بودند. این بزرگترین گردهمایی از نمایش خویشتن در گرد آب تفاخر و تقابل طبقات مختلف جامعه بود که به دلیل اهمیت تجمع نوع بشر در جهت پیشبرد اهداف و آمال با به خدمت گرفتن تکنولوژی روز، به اثربخشی این قدرت مردمی با هدفی مشتر کیاری می رساند.

#### سکانس سه-حوالی چهارراه تئاتر شهرتهران-عصر حاضر

صحنهی نمایش زندگی جاری در تهران، امروز بار دیگر به رسم گذشتههای دور از سالنهای تئاتر شهر به عرصه خیابانها آمد و داستان توهم مشترک بشری در خیابان تکرارشد.

تئاتر شهر مرکز تلاقی جبههی روشنفکر دانشگاه با طبقه متوسط جامعه شهرنشینی در تهران مزین به اثری فاخر از معماری نام آشناست: طرح همان ایده گردش به دور صحنه با ستونهایی برافراشته به دور این نمایش است گویی که ستون ها سقف را به دست گرفته و تا ابد در این دور می گردند. در اطراف تئاتر، جوانان جویای نام، بی خبر

احوالات دنیا برای پیشرفت چشم به درهای ورود و خروج به دنیای رنگانگ تئاتر بستهاند و در سرودی هماهنگ و جمعی سه تا هفت نفره روی نیمکت های بتنی بجا مانده از عصر بتن را با نوای سازی از دورههای پیشین و عکسی به یادگار با گجتهای نوظهور در هم میآمیزند.

یک در پشت ساختمان جایی گوشه و دنج رو به روی درهایی که به سالن های زیرزمینی و کوچکتر تئاتر شهر راه دارد و در اصلی کنار باجه کوچک بلیط فروشی که دروازه به دنیای جدید و مسیری برای رسیدن به کافه در طبقه زیرزمین است. تصویر هنرمندان در این فلک دوار شما را به يلكانها هدايت مي كند؛ اين سالن هرچند هنوز هم هزارتویی از فضاهای کشف نشده و طبقات مخفی فوقانی و درهای خروجی پشتی است که از خاطرهی عبورو مرور بازیگران و دورهم خوانی نمایشنامهها آکنده شده است و هنوز صدای مکبث و اتلو و گروتسکی بر تبار شناسی دروغ و تنهایی از جرز فضاها به گوش می رسد. این بنای مدرن نقطهی عطف تمام ساختمانهای مسكوني وتجارى واداري خيابان انقلاب به شعاع يانصد متر در اطراف است و از نظر قدمت نه به دورهی لالهزار و سعدی و مرحوم سعدی ارسیده نه در بحبوحه دورههای گمنام بعدی، کپی ضعیفی از ساختمانهای مشهور با طرح زاها حدید است. معاصر با تئاترشهر در چهارراه ولیعصر در آغاز دوره مدرن؛ رنگ و بویی تازه و ساختمان هایی نو نوید ورود به عرصهی شناخت وجهی تازه از هویت آدمی را فاش می کرد؛ اما فاصله پیش رفت واقعی تا توهم آن را نه در فلسفه ویتگنشتاین٬ که در میانهی همین عناصر پسامدرنیستی تهران ۱۴۰۰ می توان جست وجو کرد. این فیلسوف بدبین به ایده پیشرفت به نوعی ماهیت واقعی این کلمه را در ترجمهی تمدن امروزی به چالش کشیده است. آیا رفته رفته جهان امروز پیشتر میرود یا به واقع "ماهیت پیشرفت این است که هر چیزی بیش از آن چیزی که هست دیده می شود؟."





یرسش اصلی این است که ساختمانها در خدمت ما هستند یا ما برای آنها سرمایش و گرمایش و سبک زندگی خود را تغییر داده ایم؟ آیا بعد از انقراض دوره ارسی های بلند و شیشه های رنگی که وقت و زمان را به ما نشان میدادند. حال دورهی آن فرا رسیده که ساعت را الحاقيهي ناشيانه بنا كنيم پيش از آنكه ديوارهاي بلندي که به دور خود کشیده ایم ما را علاوه بر نعمت خورشید از فضيلت دانستن وقت روز و شب محروم كنند. به نظر میرسد در این دوره که کاپیتالیسم نقل محافل عصر نو شده است، ساعتی برای محاسبه سود و زیان ناشی از از دست دادن هرچیز که داشتهایم و غلو در هر آنچه با به ییش رفتن زمان بدست آورده ایم باقی نمانده است، این را تغيير فرم واحساس وبروكف ونما وستون ساختمانهاي بالا دستی تئاتر شهر که نماد تفاخر سنگهای بهتر و ورودىهاى يرهزينهتر و مجسمههاى عصر حجرى است به ما گوشزد می کند. کما اینکه در پایین دست این نقطه مركزي تهران نيز وضع بهتر از اين نبوده و پيش رفت همراه باسقوط طبقهى متوسط به فقرو كاهش كيفيت وتقليد کورکورانه و بی دلیل از ساخته های بی تدبیر همسایه های کناری است.

این است که خط خیابان و ساختمانهای با ارزش دهه ۵۰ خیابان انقلاب و ولیعصر این نکته را یادآور میشود که دورهی مدرن در همان دههی پنجاه به اوج رسیده و اکنون دورهی آن به سرآمده و بهتر است تغییری در جهت پیشرفت و غلبهی تفکر پیش از ساخت در هر بنا و نوسازی بنیادین در ارگانهای مرتبط بر ساخت سکونت گاه داشته باشیم، نه صرف اینکه با حذف نام مسکن از وزارتخانه راه و شهرسازی، مفهوم نیاز اساسی بشر به خانه را نادیده بگیریم.

تجربه ویروس تازه به دوران رسیده امروز مثالی خوبی است که نه تنها نمایشی از قدرت تخریب رو به رشد بشر در

سالهای اخیر دارد: بلکه ردپایی به جامانده از او است در نابودی چرخهی طبیعی جهان که پیش از حضورانسان نیز در مسیر پیشرفت قرار داشت. آیا بناهای امروزه خانههای امن بشری برای قرنطینه طولانی مدت است؟ زمان زندگی مداوم اعضای خانواده زیر یک سقف به سبب پایین بودن کیفیت به چه میزان کاهش یافته و یا چه سیستم فکری پشت پیشبرد خانه و مصالح آن بدون درنظر گرفتن شرایط خاص هر خانه و نیاز ساکنین آن وجود داشته است؟!

امروزه ابررسانه ها انسان متمدن را نماد حرکت رو به جلو معرفی می کنند اما آیا به راستی این چیزی جز توهم مشترک بشری در مجاز ذهنهای درگیر در اعتقاد به اعتلای جوامع بشری با ابزار گسترش مدرنیته، علم و یا ارزش سرمایه نیست؟ حال آنکه تنها با تقسیم همین اندوخته ثروت امروز به تناسب میان همگان می توان جلو روند فرسایشی افزایش طبقه فقیر و رنجبران را گرفت و پیشرفت را معطوف به رسیدگی به جهان طبیعی و پیوست به سیر رشد از تولد تا زوال کرد.

سکانس پایانی-اینجا-زمانی نزدیک در آینده تاریخ بشری به نظر می رسد که وقت آن رسیده تا سالنی نو برای اجرای تئاتر ورود به عصر جدید، در قرن ۱۵ خورشیدی ساخته شود تا بار دیگر نمایش زندگی از خیابان به صحنه تئاتر برگردد و این بار با یاری تکنولوژی، صحنه را به مکانی مناسب برای بازخوانی خاطرات مسیر پیشرفت و خلاقیتی نو در عرصه های درحال رشد مبدل ساخت. این مجال چه از دل ساخت یک فضای عمومی در سطح شهر و چه از طریق باز آفرینی دوباره ی پاتوق های شهری به وجود آید. می تواند خاطرهای مشترک ساخته تا این مکان در نهایت نمایش، پیشرفتی به سوی زندگی داشته باشد.

#### ۱- سعدی افشار

۲- برداشت آزاد از «ویتگنشتاین و توهم پیشرفت» سخنرانی روپرت رید

### مصافحه با آیندگان جستاری کوتاه در تاریخ تکامل شناختی انسان از ابتدا تا نامنتها

#### حامديكتا

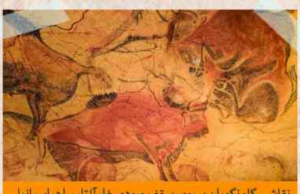
کارشناشی روان شناسی بالینی دانشگاهعلامه طباطبائی مدت زمان مطالعه: ۱۲ دقیقه

#### معبری به گذشته

در نیمه دوم سدهی نوزدهم و در بحبوحهی بحثهای بسیار بین فیزیولوژیستها و زیستشناسها پیرامون اقامه دعاوی علمی وتجربی در رد یا تایید نظریهی نوظهور تکامل داروین که آتش انقلابی جدید در انبار باروت علم نوین انداخته بود. دختربچهای اسپانیایی درحالی که مشغول قدم زدن در محوطهای اطراف املاک پدر گاوچرانش بود. با ورودی یک غار که توسط رانش مسدود شده بود. روبرو شد. غاری که باز شدنش توسط گاوچران پیر بی خبر از دنیا. دروازهای جدید را به تاریخ سرنوشت پیشین انسان گشود.

نقش نگاره های غار آلتامیرا <sup>۱</sup> نزاع ها در مورد نحوه تکامل انسان را از زیست شناسی و فیزیولوژی به باستان شناسی و تاریخ هنر کشائید. تا پس از سال ها از کشف غار آلتامیرا. متخصصان معتقد به ساختگی بودن نقاشی های آن بودند و گاوچران پیر را به جلب توجه مردم برای پول در آوردن محکوم می کردند. تااینکه بالاخره با آزمایش های در قیق. قدمت نقش نگاره های غار به ۱۸ هزارسال قبل نسبت داده شد؛ زمانی که نه تنها پول و خط. بلکه [جز در منابع دینی] هیچ نشانه ای از وجود انسان ها در دسترس نبود؛ چه برسد به جلوه هایی از ظرفیت هوشی او! این یافته ها با کشف غارهای دیگری همچون غار لاسکو<sup>۲</sup>

در فرانسه (که قدمت نگارههای آن به ۱۸ هزارسال میرسد). غار دستها<sup>۳</sup> در آرژانتین (با قدمتی بین ۱۰ تا ۱۸ هزار سال) و در نهایت کشف اعجابانگیز غار شووه<sup>۳</sup> پون دارک در فرانسه به سال ۱۹۹۴ که خبر از قدمت ۳۲ هزار سالهی هنر انتزاعی بشر میداد. نظریهی انقلاب شناختی انسان به عنوان برگ برنده ی بقا و تضمین سلطنت او بر کلیهی مخلوقات آسمان و زمین را بیش از پیش غنی تر کرد.



نقاشی گاو نگهبان بر روی سقف ورودی غار آلتامیرا در اسپانیا



تقش نگارهای غارشووه؛اوجهنرانتزاعیاتسان باقدمت ۳۲ هزارساله

#### انسان شمارهی صفر

شش میلیون سال قبل است!!! فرض کنید اکنون در اعماق جنگلی سرسبز و دورافتاده در آفریقا، نوزاد تازه متولد شدهای از یک گونه میمون به نام استرالوپیتکوس<sup>ه</sup> (Australopithecus) چشمانش را به روی شما می گشاید! نوزادی که با کودکان قبلی مادرش تفاوتهای اندکی دارد: او به اهداف اعمالی که انجام می دهد می اندیشد! به او سلام کنید: او ممکن است جد ما باشد!

اولین گونه انسان در حدود شش میلیون سال قبل با جهش ژنتیکی از این نوع میمون راه جداگانهای را در حیات پیش گرفت. این نوع تازه تکامل یافته توانست با سرعتی بالا خودش را در جهت هماهنگی با نیازهای محیط سازگار کند و در نتیجهی جهشهای پیدرپی ژنتیکی، گونههای مختلف خود را توسعه دهد: طوری که در عرض ۲/۵ میلیون سال بعد نوع انسان دارای ۶ گونه ی مختلف (شناخته شده تا امروز) شد! اما کار به اینجا ختم نمی شود. بلکه اتفاق بزرگتر در ادامه مسیر تکامل منتظرماست.

#### واینک،انسان...

اکنون به ۲۰۰ هزار سال قبل رسیدهایم. در شرقیترین قسمتهای قارهی آفریقا گونهای ظریفتر و ضعیفتر از انسان درحال شکلگیری است. گونهای که در نهایت خودشیفتگی (امروزه) نام خود را انسان خردمند ً گذاشته است!

گونهای که برخلاف خواهرها و برادرهای همنژاد خودش. علاوه بر اهلی کردن حیوانات و ساخت کاسه و بشقاب و ابزار شکار از توانایی منحصر به فردی برخوردار است. و آن توانایی چیزی نیست جز فراشناخت : که در برابر هم نژادهایش دو امتیاز ویژه برای او به ارمغان می آورد: یکی توانایی فکر کردن در مورد افکار و اعمال خودش و دیگر موجودات: دوم، توانایی برنامهریزی و ابتکار و داشتن استراتژی در جهت حفظ و بقای خود. این توانمندی باعث حرکت گونهی انسان خردمند از یک جانور نسبتا ساده در سطوح میانی زنجیره غذایی به تنها سلطان و مالک بلامنازع کره زمین شد.

گونهای که برخلاف خواهرها و برادرهای همنژاد خودش، علاوه براهلی کردن حیوانات و ساخت کاسه و بشقاب و ابزار شکار از توانایی منحصر به فردی برخوردار است. و آن توانایی چیزی نیست جز فراشناخت<sup>۷</sup>؛ که در برابر همنژادهایش دو امتیاز ویژه برای او به ارمغان می آورد؛ یکی توانایی فکر کردن درمورد افکار و اعمال خودش و دیگر موجودات؛ دوم، توانایی برنامه ریزی و ابتکار و داشتن استراتژی در جهت حفظ و بقای خود. این توانمندی باعث حرکت گونه ی انسان خردمند از یک جانور نسبتا ساده در سطوح میانی زنجیره غذایی به تنها سلطان و مالک بلامناز ع کره زمین شد.

#### جنگ برادر کشان

انسان های خردمند به تدریج و درجهت توسعه منابع تحت سیطرهی خود و یا شاید برای ارضای حس مالکیت گرایی، از منطقه ظهورشان حركت كرده وبه تدريج تمام قارههاي كره زمین را طی میکنند و به هرجا که میرسند آنجا را برای سکونت خویش مناسب می سازند. در این بین رویارویی آنها با خواهر و برادرهای ناتنیشان که هرکدام ویژگیهای ظاهرى متفاوت وسبك زندكى خاص خودرا داشتند؛ آن ها را که قدرت "تصمیم گیری وابسته به شرایط" داشتند، در تقابل سختی برای کنار آمدن با دیگر اعضای خانواده گذاشت. گونههای مختلف انسان با وجود تشابهاتی که از نظر ژنتیک باهم داشتند، نمی توانستند آمیزش مشتر کی با هم داشته باشند وصاحب فرزندى مشترك بشوند. از طرف دیگر ظرفیتهای شناختی بسیار پیشرفته انسان خردمند نسبت به دیگر همنوعانش، اورا دچار حس خودبزرگ بینی و سروری بر انواع دیگر کرده بود. بنابراین فرضیهی شکل گیری صلح و دوستی و همزیستی مصالمت آمیز از اساس مورد پذیرش نیست. با این وجود تنها یک راه می ماند؛ اینجا یا جای من است یا جای تو! اما برگ برنده دست انسان خردمندبود:فراشناخت!

حقیقت تلخی است که باید بپذیریم. اینکه نیاکان ما همچون غاصبان ذاتی، اعضای خانوادهی خود را در طول هزاران سال در سراسردنیادرراستای تنازع بقاسلاخی کردهاند (البته تغییرات اقلیمی و عدم دسترسی پایدار به منابع غذایی هم به کمک آن ها آمد).انقراض. بهایی بود که خواهر

و برادرهای ما برای ارتقای هوشمندی گونه ی ما پرداختند. این روند تا همین ۱۳ هزار سال قبل ادامه داشت تا اینکه آخرین نسل از انسانهای غیرخردمند (فلورسیینسیس) هم به نابودی محکوم شد. اولین دستاورد انسان خردمند پس از رسیدن به فرمانروایی قلمرو پهناورش. انقلاب کشاورزی بود که موجب استقرار و یکجانشینی اوبا خیال راحت درجای جای قلمرویی بود که دیگر هیچ رقیب تهدید کننده ای برای تصرفش نداشت.

#### تسل واسط

بشر امروز با دانستن سابقهی نظری به نسبت تیره و تار از اجداد و نیاکانش و همچنین بهرهگیری از میراثی که با برتری جویی بلامنازعش بر جهان پیرامونش پیدا کرده: راه آیندهی گونهی خود را ترسیم کرده است. محدودیت ها و نقص هایی که جسم مادی و میرای انسان برای رشد این فکر انداخته که به هر طریق ممکن این محدودیت ها را همچنان در راستای حفظ بقای خود درهم بشکند! بزرگترین این محدودیت ها مرگ است. مرگ ارگانیزمی بزاری این باید به فکر چاره بود. ساخت ابزارهای جایگزین بنابراین باید به فکر چاره بود. ساخت ابزارهای جایگزین مده و همچنان در حال پیشرفت و توسعه است. اما شده و همچنان در حال پیشرفت و توسعه است. ام شاید آنچه که بیش از همه عطش سیری ناپذیر انسان به

#### ميرات جاودان گونه

در ابتدا باور بر این بود که هوش مصنوعی به عنوان ابزاری برای پوشش ضعفهای انسان و وسیلهای برای کمک به زیست بهتر او باشد. تا اینکه بعدها و در جهت پیشرفت این تکنولوژی. توجه انسان به کارکردهای دیگر آن جلب شد. هوش مصنوعی میتوانست کالبدی برای به ظهور و بروز رساندن میراث جاودانهی بشر باشد: شناخت و تفکر.

اما مشکل اساسی مربوط به همان برگ برندهای است که هوش مصنوعی فاقد آن است امانیاکان ما برایمان به ارث گذاشتهاند. خودآگاهی نقطه ضعفی است که همچنان باعث تحت سیطره و کنترل بودن هوش مصنوعی به دست انسان میشود. همین نبود خودآگاهی است که توانایی شورش و رستاخیر را از هوش مصنوعی در برابر خداوندگارانش سلب کرده است.

#### چشم در برابر لنز

راه جدیدتری که پس از رویارویی انسان با محدودیتهای هوش مصنوعی در بر ابرش قرار گرفت، ساخت کالبدی مصنوعی به عنوان گهوارهای دربرگیرنده برای انسانیت



انسان، یعنی قوه شناخت او است. راه حلی که به موازات هوش مصنوعی در تعیین آینده بشر نقش خواهد داشت. ما نسلی از انسانها هستیم که به دلیل پیشی گرفتن خارق العادهی تکاملمان از روند تکاملی دنیای اطرافمان، قادر به این خواهیم بود که با نسل آیندهی گونهی خودمان مصافحه کنیم. درحالی که این تکامل در افراد گذشتهی گونهی ما به قدری آهسته و کند انجام می شد که اجدادمان حتی فرصت تماشای بازشدن چشمهای ما را به دنیایشان نداشتند. به هر روی دیری نخواهد بود که آخرین انسان خردمند در لنزهای آبی رنگ دوربینهای فرو رفته در حدقهی جمجمهی فلزی گونهی آینده خود. ابرانسان، با عجز و حقارت خیره شود و همه آنچه را که به عنوان سابقهی تکاملی خود دارد در یک تراشه. به او تقدیم کند و آرام در آخرین قبر تاریخ بشر بخوابد! واقعیت این است که کیفیت رابطهی ما با نسل آینده گونهمان نامشخص است. البته اگر بخواهیم بر مبنای گذشته تاریخ تکاملی خود و رفتاری که ما با خواهر و برادرهای ناتنیمان داشتهایم رابطه خود با ابرانسان را قضاوت کنیم، نمی توان بر آورد خوبی را برای آن متصور شد. شاید ما هم باید طبق رسمی که خودمان باب کردیم، در برابر هوشمندی ابرانسانها به انقراض گونه خود گردن نهیم!

#### 1. Altamira

- Y. Lascaux
- ۳. De las manos
- ۴. chauvet
- ۵. Australopithecus
- Homo Sapiens
- Y. Metacognition

#### منابع

- میچیو کاکو: آیندهی ذهن: ترجمه محمد اسماعیل فلزی: نشر ققنوس.
- یووال نوح هراری؛ انسان خردمند، تاریخ مختصر بشر؛ مترجم نیک گرگین؛ نشر نو.
- یووال نوح هراری؛ انسان خداگونه، تاریخ مختصر آینده؛ مترجم نیک گرگین؛ نشر نو.
- مکس تگمارک: انسان بودن در عصر هوش مصنوعی: ترجمه میثم محمد امینی: نشر نو.
  - استیون هاوکینگ: پاسخ های کوتاه به پرسش های بزرگ: ترجمه مزدا موحد: نشر نو.
    - لارس اسونسن: فلسفه تنهایی: ترجمه خشایار دیهیمی: نشر نو.

### دررثایمهرگان

اميرحسينفرازمند

کارشناشی ارشد مشاوره خانواده دانشگاهعلامه طیاطیاتی مدت زمان مطالعه: ۴ دقیقه

بسیاری از متفکرین، باستانشناسان و مورخین، تمدن ایران باستان را حاصل سازگاری، هماهنگی و همرنگی هوشمندانهی انسان ایرانی با طبیعت بوم ایران میدانند. لذا ویژگیها و جوانب مختلف تمدن ایران باستان، رنگ طبیعت دارد. جشنها، آئینها، اعیاد و مناسبتهای مجموعهى تمدنى ما نيز تابع اصل فوق بوده و هارمونى و همگنی عمیقی را با محیط طبیعی این سرزمین نشان می دهند. بنابراین جشنهای ایرانی را نباید یک قرارداد مصنوعي اجتماعي ويا مراسم تحميلي-سياسي دانست؛ که اگر اینگونه بود. در پیچ و خم تاریخ و پس از برگزاری های کسل کننده، به زباله دان تاریخ می پیوستند. مناسبت این جشنها، نه تولد این یادشاه و نه فتح آن قیصر، بلکه جشن طبیعت است و بس. از اینروست که ماندگار هستند و جاوید؛ حتی اگر به عمد و یا به غفلت، مورد بی مهری سازمان یافته و یا اتفاقی قرار گیرند. از جمله بزرگ ترین و ماندگارترین این جشنها، نوروز است و متعاقب آن مهرگان، سده، یلدا و... (برخی عدد آن را فراتر از هفتاد جشن ذکر کرده اند). مهرگان پس از نوروز، بزرگترین و مهمترین جشن پارسیان بوده که در «مهر روز» برابر با ۱۶مهر ماه برگزار می شده است. مناسبت این جشن جدا

شدن از فصل گرما و استقبال از دورهی سرد سال بوده که همراه با دوستی و مهرورزی با طبیعت و همنوعان بوده است. این جشن نمادی از انس و الفت ایرانیان با طبیعت میباشد. هماکنون، هممیهنان زرتشتی در مهرگان به نیایش گاهها رفته و با تهیهی تغذیه های سنتی از یکدیگر پذیرایی میکنند. ایشان با سخنرانی های ملی و آئینی. سرود و شعر مهرگان را به شادی برپا می دارند تا تمدن و آئین ایران باستان همسو با تغییر فصول و رنگ در رنگ شدن طبیعت، ماندگار بماند...

عباس تهرانی ر طبیعت چهارمحال و بختیاری 🢽





و اما افسوس که، ما و تمدنمان که همواره از در دوستی با طبیعت درآمده و مانا و ماندگار بوده است، امروزه از یکسو در طوفان سهمگین از خودبیگانگی و از دیگرسو در هجوم بی حساب تکنولوژی و ماشین، گرفتار شدهایم و سرمایه های تمدنی و تاریخی خود را به یغماگران سپرده و از خود و طبیعت خود فرسنگ ها فاصله گرفته ایم.

من تلخی این بیگانگی و الیناسیون را می بینم و می چشم...هنگامی که اجازه می دهیم تا صاحبان قدرت و ثروت، جنگل ها ومراتع مان را تغییر کاربری دهند: هنگامی که بین تهران کلان و البرز خرامان، دیواری از برجها می رویانیم: هنگامی که زایش را از زاینده رود می گیریم: هنگامی که حصاری از نمک بر گرداگرد دریاچه ی ارومیه زنجیر می کنیم: هنگامی که بختگان فارس را نگون بخت می کنیم: هنگامی که سیستان را در عزای هامون می نشانیم: هنگامی که دماوند سپیدپوش را ماتمزده و سیهپوش می کنیم؛ هنگامی که در ساحل دریای مازندران جای توسکاها را با ویلاها عوض می کنیم؛ وحتی هنگامی که جاده ها و حتی کوچه باغ هایمان را با زباله می آراییم...

من روزهایی را می بینم وخواهم دید که دامن کوههای البرز که در ماه خزان از سبزی به زردی گرویدهاند تا در نوروز، دانههای طلایی نهفته در خود را جوانه زنند. در آتش جهل و خودفراموشی و طبیعت گریزی می سوزند و جامهی سیاه بر تن می کنند...و من روزهایی را می بینم وخواهم دید که همهی ما در زیر این چادرسیاه و دهشتناک آلایندههای خودساخته، به کار خود مشغولیم تا زرنگ و فرصت طلب باشیم و پیشرفت کنیم!



## عموممردم،مردمعامه،موسيقىعامه پسند!

#### صباخاوندگار

انشجوی کارشناسی زبان و ادبیات ترکی استانبولی

دانشگاهعلامه طباطبانی

مدت زمان مطالعه: ٢٥ دقيقه

«موسیقی سادهترین و خالصترین هنرهاست که توصیف کنندهی هیجانات و محرک ذوق هنری و حس زیباپرستی و ترجمان احساسات. به دور از سودجویی است.» <sup>ر</sup>

مصطفى كمال يورتراب

In-



ایگور استراوینسکی

۳۴ . سال اول، شماره دوم، پاییز ۹۹

#### دانشگاه هاروارد، کمبریج،

ایالت ماساچوست، ایالات متحدهی امریکا ۲

سخنرانی سالانه باموضوع هنروادبیات، سال تحصیلی ۱۹۲۵ صدای همهمه ی دانشجویان عجول و کنجکاو در مجلل ترین آمفی تئاتر دانشگاه هاروارد، گویی میهم ترین موسیقی سال ۱۹۲۵ بود. دانشجویان از هر گوشه ی تالار سرک می کشیدند تا بتوانند مشهورترین چهره های هنر. نشسته می کشیدند تا بتوانند مشهورترین چهره های هنر. نشسته استراوینسکی ۴، پل هیندمیت ۹، آرون کوپلند۶، ای ای استراوینسکی ۴، پل هیندمیت ۹، آرون کوپلند۶، ای ای استراوینسکی ۴، پل هیندمیت ۹، آرون کوپلند۶، ای ای استراوینسکی ۴، پل هیندمیت ۹، آرون کوپلند۶، ای ای استراوینسکی ۴، پل هیندمیت ۹، آرون کوپلند۶، ای ای استراوینسکی ۴، پل هیندمیت ۹، آرون کوپلند۶، ای ای منیگز<sup>۲</sup>، پیر لوئیجی نروی ۸، لئونارد برنستاین ۴، و اورهان پامو ک<sup>۱</sup> از جمله چهره هایی بودند که در همان سال ها و پامو ک<sup>۱</sup> از جمله چهره هایی بودند که در همان سال ها و یامو ک<sup>۱</sup> از جمله چهره هایی بودند که در همان سال ها و سال های بعدی قرن بیست و بیست و یکم، از ایشان به عنوان استاد مهمان دعوت به عمل آمد تا علاوه بر نطق سخنرانی های تاریخی، پاسخگوی اذهان پر دغدغه ی دانشجویان باشند.

هنگامی که یکی از تاثیرگذارترین آهنگسازان قرن بیستم، ایگور استراوینسکی، قدم به صحنه گذاشت؛ گویی سکوت بر فضای هنری سال ۱۹۲۵ حاکم شد. هزاران، بلکه صدها هزار مخاطب خاص و عام، با دیدگانی خیره و پرسشگر، سرایا انگیزه و اشتیاق، آماده برای شنیدن اندیشهها و دستاوردهای این آهنگساز بزرگ بودند. وی سخنرانی خود را اینگونه آغاز می کند: " برای من افتخار بزرگی است که کرسی استادی هنر و ادبیات چارلز الیوت نورتن" امروز به من اختصاص داده شده...". " آیا برای حضار بازهم یک نطق آرمان گرایانه، محتاطانه و عاری از لحاظ کردن ارزش و لیاقت مخاطب برای دانستن حقیقت. ساخته و پرداخته شده بود؟ گوش دانشجویان گرفته تا دیگر مخاطبان از میان اقشار مختلف مردم، تا به آن لحظه با این قبیل سخنرانیها پر شده بود. استراوینسکی، این مسئله را بهتر از هر شخص دیگری میدانست. وی تا پیش از این روی صحنهی کنسرت و تالارهای مختلف، مقابل عموم مردم ظاهر شده بود. او آگاه بود که دانشجو، از همان مردمی است که آنچنان در زندگی روزمره غرق شدهاند که هرلحظه از خود دور و دورتر می گردند. فقط تنها تفاوت دانشجویان با مردم همین است که هنوز برای کنکاش و تحلیل خود و پدیدههای

#### اطرافشان، ذوق و حوصله بخرج میدهند.

به همین منظور، حقیقت، توسط آهنگساز روس، به شکلی هنرمندانه هارمونیزه شد. دانشجویان به عینه شاهد وقوع یک پدیدهی هنری در قالب بوطیقا<sup>۳</sup> بودند. و چه کسی بهتر از یک دانشجو قدرت درک، بررسی و مطالعهی کاری را دارد که قرار است انجام شود؛ جز این که همین قشر جویای تغییر، بهتر از هر فرد دیگری متوجه اطراف خود است؟ زمان و مکانی که استراوینسکی سعی در توضیح مفهوم موسیقیاییاش داشت، برای آنها آشناترین مولفهی زندگی بود. انگیزهی نامحدود ایشان برای شنیدن ناگفتهها، چه در باب هنر باشد. چه هنر برای شنیدن ناگفتهها، چه در باب هنر باشد. چه هنر موسیقی، مسبب سکوت پر اشتیاق ایشان در آمفی تاتر شده بود.

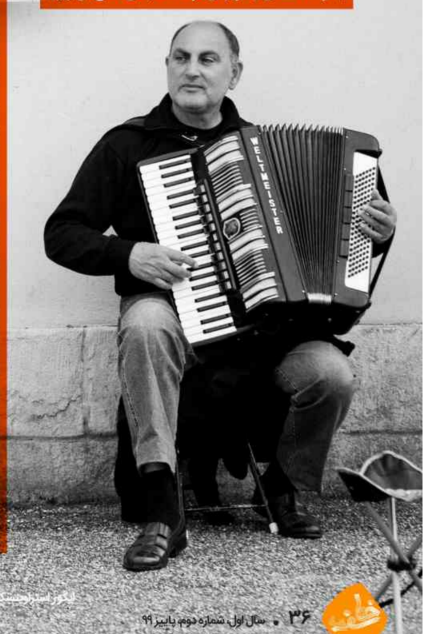
#### هنر، موسیقی، هنر موسیقی.

بزرگانی که در آن تالار حضور داشتند. همپای دیگر دانشجویان به درستی میدانستند که موسیقی هنری است واقع در زمان، کما اینکه نقاشی هنری است واقع در مکان. هنری که مستلزم زمانمداری است، هنری که یک وسواس فکری نسبت به قاعدهمندی دارد. بیش از هنرهای تجسمی که در فضا و مکان مجسم میشوند. در معرض دگرگونی است. موسیقی، چه از جریان متعارف زمان پیروی کند. چه خود را از آن جدا سازد. یک ارتباط خاص، یک تقابل انکارنایذیر با مولفهی زمان دارد.

دانشجو این ارتباط و تقابل را نفس میکشد؛ اساس زندگی خود را آشکارا ضرب آهنگ قرار داده و حتی هنگام تلاش برای نادیده گرفتن نظم زمانی، درگیر زندگی در زمان است. از این رو با موسیقی عجین میشود. آنگاه که آواها در ژرفای سکوت غرق شده باشند، وی زیر لب زمزمه میکند. شاید یک نغمه متضاد. شاید یک نغمهی مشابه؛ ذهن آزاد است که خلاقانه به نغمه سرایی بپردازد. این گونه است که استراوینسکی با توجه به تجربیاتش

شرح میدهد: "...موسیقیای که بر پایهی زمان واقعی شکل میگیرد، عموماً تحت سلطهی اصل تشابه است. موسیقیای که از زمان ذهنی پیروی میکند با اصل تضاد پیش میرود... خود من همیشه معتقد بودهام که، در کل،

با اصل تشابه پیش رفتن رضایت بخش تر است تا با اصل تضاد. بدین ترتیب موسیقی آنجا استحکام مییابد که تسلیم فریبندگیهای تنوع نشود. آنچه را که موسیقی در غنائی تردیدبرانگیز از دست میدهد در صلابتی واقعی به دست میآورد. ... "۱ دانشجویان هم چنان در سکوت نظاره گر و شنونده بودند. اما نه به این معنا که افکارشان برای ساعاتی از پردازش اطلاعات باز ایستاده باشد. هر میکرد. حاصلش تحلیلی عمیق و به دورازنتیجه گیریهای میکرد. حاصلش تحلیلی عمیق و به دورازنتیجه گیریهای سطحی در ذهن پریشان آنها بود. به نظر میرسید که بعضی از ایشان در همان لحظه، در ناحودآگاه خود. نغمه یا ترانه قطعه ای را مرور می کردند که وقتی صبح آن روز با



شتاب از خیابان ها می گذشتند، شنیده بودند.

هیچ یک از ایشان نمیتوانستند بگویند آن نغمه از کجا آمده است. شاید در پی قدمهای شتابانشان، از جلوی کتاب فروشی یا کافهای گذر کرده بودند که آن قطعه را با صدای بلند پخش می کرده است. شاید هم مشابه آن را، هنگام صرف صبحانه، یا مطالعهی روزنامه. از رادیو شنیده بودند. کسی دقیق نمی دانست.

در آن لحظه که شنوندهی سخنرانی استاد آهنگساز بودند، اگریکی از میان آنها برمیخاست، با صدایی رسا و با دهان، قطعهای را که در خاطر داشت، می نواخته به احتمال دانشجویان دیگرنیز با وقفهای کوتاه همراهیاش می کردند. آن گاه باز هم اکثریت نمی توانستند اسم دقیق قطعه، آهنگساز و نوازندگان را بگویند. اما به یقین، آن را با علاقمندی یا اکراه، اتفاقی یا به عمد در ایام اخیر، به کرات شنیده بودند. این پدیده، حاصل اصل تشابه است که تنها در بلندمدت موجب جلب رضایت مخاطب گردیده و وی آن را به خاطر می سیارد.

برخی دیگر از دانشجویان هم، با بهرهگیری از قریحهی نغمهسرایی خود. نوایی متفاوت و متضاد آنچه رایج زمان بود. در لحظه خلق می کردند. گویی حضور در محضر استراوینسکی، قوهی ابتکار آنها را برانگیخته بود. با وجود این تضاد و تنوع، در لحظه ابتکار به خرج دادن این دانشجویان، باز هم اثباتی بر وقوع موسیقی در زمان بود. اگر یکی از این مبتکرین برمی خاست و قطعه ی نوظهور خود را با دیگران به اشتراک می گذاشت، متوجه واکنش سریع و بی درنگ حضار می گردید.

واکنش آنی شنوندگان به نغمهای تازه که پیشتر در جایی شنیده نشده است. نقش پر زرق و برقی است که تضاد از خود برجای میگذارد. تضاد موجب شگفتی است. اگر این خلاقیت در نغمهپردازی رخ دهد. ممکن است به گوش شنونده خوشایند آید. از طرف دیگر این احتمال نیز وجود دارد که شخص شنونده چهره در هم کشیده و با این طرح نوین. مقابله کند. در هر دو حالت، آن واکنش بیدرنگ متأثر از تفاوتی ملموس در نغمه. غیرقابل انکاراست.

وقتی اقتضای زمان موجب می-شود یک نغمه، جدای از

الزامات تنالیته<sup>۵</sup>، بارها تکرار شود، خواه نا خواه عادت گوش خواهد شد. اما زمانی که تنوع و دگرگونی اتفاق بیافتد. موجی جدید به سمت کهنه گرایی هجوم برده و آن را منقلب میسازد. در این بین دانشجویان حاضر در باور میرسیدند که یک تضاد هرچند تاثیرگذار و نوین، تا باور میرسیدند که یک تضاد هرچند تاثیرگذار و نوین، تا زمانی که خود پیرو اصل تشابه نشده باشد و به واسطهی تکرار در ناخود آگاه ذهن استقرار نیابد. خطر نابودی در هر نرمانی که خود آگاه ذهن استقرار نیابد. خطر نابودی در هر سرعتی اتفاق بیفتد که جرقهی تضاد به وجود آمده است. اما آنچه حائز اهمیت است. مسئولیتی است که خالق اثر در ازای ماندگاری یا نابودی آن بردوش می کشد. کیفیت مسئولیت پذیری و عمل گرایی شخص. می تواند باعث شناخته شدن وی به عنوان هنرمند – به معنای حقیقی کلمه – گردد.

استراوینسکی بااشاره به این موضوع، چنین ادامه می دهد: "... امروزه کسی که هنرمند خوانده می شود، به واسطهی این کلمه و برداشت غالب از آن، از پرستیژ روشنفکری بسیار بالا و مزیت پذیرفته شدن به عنوان انسانی با تفکر ناب برخوردار است. این اصطلاح پرطمطراق، به عقیدهی من، با نقش و اهمیت انسان خالق به طور کامل مغایر من، با نقش و اهمیت انسان خالق به طور کامل مغایر است. حال باید به یاد داشته باشیم که، اگر روشنفکر هستیم، قرعهی فال ما برای سعی و تلاش هرچه که باشد. باید عمل کنیم نه تأمل....<sup>۱۰</sup>

این که چه تعداد از دانشجویان حاضر و شنونده. این بخش از سخنرانی را طعنهای آشکار به شرایط حاکم بر فضای هنری دههی سی میلادی قلمداد کردند، قابل بحث نیست. اما بیشک، در پس تکتک کلمات استراوینسکی، ایهام و کنایهای وجود داشت که دانشجویان نمیتوانستند ساده از کنار آنها بگذرند. ایشان میدانستند این آهنگساز قدر، هماندیشه با هم قطارانش، دل پری از نغمه پردازیها و ترانه سراییهای نوشکفتهی پس از جنگ جهانی اول دارد. آثاری که به همان سرعت گذرزمان، در جامعه و میان اقشار مختلف. هرلحظه بیشتر از قبل مورد پسند عامه قرار می گرفتند.

建立 建子和合金

عموم مردم، مردم عامه، موسیقی عامه پسند موسیقی عامه پسند، همان موسیقی است که تا مدتها جرئت خودنمایی در تالارهای مشهور سراسر دنیا را نداشت، چرا که همچنان بزرگانی بودند که به نقد و نفی آن می پرداختند. اما وقتی همین موسیقی پس از ایجاد آن تاثیر ناگهانی نشأت گرفته از تضاد. پیرو اصل تشابه، در دل و جان عموم مردم نفوذ کرد و در قدم اول، مردم آن را به رسمیت شناختند و حتی ترجیح دادند. اجازهی ورود به عرصهی حرفهای و رسمی را کسب کرد. سیر پیشرفت موسیقی عامه پسند، جای بحث و بررسی دارد.

این موسیقی شامل نغمه هایی است که از دل ساز ناکو ک مردم خسته از کار، خسته از جنگ، مشکلات اقتصادی و روحی و... به دور از هر قید و بندی، در سالهای اوج افسردگی به گوش رسید. ترانهای است که از دل کوچه پس کوچه های شهر سربرآورد. تا همگام با تصنیف هایی که راوی زندگی روزمره هستند، هنر موسیقی را به عنوان عالی ترین هنر رها از قید اهداف غیر هنری. متجلی کند. <sup>۱۷</sup> به این ترتیب این موسیقی نه تنها در دل عموم مردم خانه کرد. بلکه به دل انجمن های علمی شناخته شده. راه یافت.

اما موسیقی باید موجب پویایی ذهن گردد و این همان دین موسیقی است. لیکن جنب و جوش حاصل از نغمهها. فارغ از هر قانونی، تا حد زیادی مخاطره برانگیز است. علاقه و گرایش مردم به سبکهای متنوع جای تامل دارد. مردمی که از نغمههای گذشته اشباع شدهاند. قطع به یقین روزی هم از موسیقی نوین دل زده میشوند. پس خالقان آثار گوناگون همواره باید متوجه زمان و مخاطب باشند. این همان اشارهی هوشمندانه ی استاد به سختی کار آهنگسازان جوان است. وی علیرغم تعبیر صدای ناساز که از موسیقی جدید دارد. به دانشجویان چنین هشدارمیدهد:

"...امروزه رادیو در تمام ساعات شبانه روز موسیقی را به خانهها برده و همهی زحمتها را از دوش شنونده برداشته است به جز زحمت تنطیم موج رادیو. شعور موسیقیایی بدون تمرین و ممارست حاصل نشده و پرورش نمییابد. درعرصهی موسیقی، مانند هرچیز دیگر.

بی فعالیتی کم کم به سکون و توقف و تحلیل قوای ذهنی منجر می شود. با این تعریف، موسیقی حکم نوعی دارو را دارد که به جای آن که باعث فعال شدن ذهن شود، آن را از کار انداخته و کسل می کند...."

استاد آهنگساز درنگی آگاهانه می کند تا از تأثیر کلام خود اطمینان یابد و با لحنی که رنگ و بوی نگرانی دارد. ادامه میدهد: "بنابراین، آنچه روی میدهد این است که همان کارو تعهدی که هدفش علاقمند کردن مردم به موسیقی از طریق اشاعهی هرچه گستردهتر آن است، بسیاری مواقع تنها حاصلش از دست رفتن گرایش همان مردم نسبت به موسیقی است، مردمی که قرار بوده علاقهشان برانگیخته و ذوقشان پرورانده شود." ^۱

دانشجویان متوجه خاطر نگران استاد برای نادیده گرفتن رسالت موسیقی توسط آهنگسازان تازه نفس بودند. برق چشمانشان بیانگر هزارو یک اندیشهی نوو گوناگون بود که پس از ساعاتی گوش سپردن به تجربیات آهنگساز روس، تا حدودی از آن پریشانی اولیه فاصله گرفته بود. گویی هریک سعی داشتند بانگاه به استاد ارجمند بگویند که نیازی به نگرانی نیست؛ موسیقی، با وجود تغییراتش،

باز هم متعهد به ذات و اندیشهی ارزشمند خود خواهد ماند.

اما آیا به حق مردمی که به موسیقی آهنگسازان تاریخ ساز عادت کرده بودند. باگوش سپردن به این نغمههای جدید و از قضا دلنشین، دچار تزلزل قریحهی هنری شدهاند؟ آیا شعور موسیقیاییشان درگیر اضمحلالی کسالت بار شده است؟ مگر نه اینکه همین بزرگان موسیقی، خود همواره پیشتازان تغییرو تحول و پشتیبانان ایدههای نوین بودهاند؟ پس واضح است که ایرادی به ظاهر دگرگون شدهی موسیقی وارد نیست: زیرا موسیقی همواره تسکینی برای دلهای دردمند و همراهی برای آهنگین کردن خندهها بوده است.

این همان اصلی است که از طبیعت آموخته می شود. مگر نه اینکه طنین باد در فصل پاییز، همچون دلداری دادن به درختی است که به چشم می بیند، دردانه هایش واژگون می شوند: آنگاه خود را به دست لالایی باد می سپارد، بلکه خواب درمانی به درد و خستگی اش باشد؟ مگر نه اینکه آن نسیم بهاری، همان شادترین نغمه ی زندگی است که می نوازد تا طبیعت را بار دیگر شیفته کند؟ پس موسیقی عامه پسند، همواره وفادار به ماهیت این هنر مانده است. با این تفاوت که این موسیقی بیش از پیش در مسیر پیشرفتی نامحدود قرار گرفته است که همپای زمان، بی وقفه در تکاپو است.

وقتی ایگور استراوینسکی، در دانشگاه هاروارد. این سخنرانی را ادا می کرد. امید داشت دانشجویان حاضر و تازه نفس در این عرصه، مسبب یک تغییر قابل هدایت و هدف گذاری شوند. به این صورت که پدیدهی موسیقی را برای ایشان جدای از عینیات صوری ابزار و صنعت موسیقی، به عنوان قالبی برای تفکر بررسی کرد. اصرار داشت که موسیقی باید بیانگر مفاهیم عمیق و به دور از مسئله. هر یک میدانستند که باید مسیر و شیوهی مسئله. هر یک میدانستند که باید مسیر و شیوهی خاص خود را بیابند وطبق گفتهی استاد. محلی برای درنگ باقی نگذارند. آنها به یقین میرسیدند که زمان. زمان نوآوری است.

م سال اول، شماره دوم، پاییز ۹۹



#### زمان، نو آوری، زمان نو آوری

کمتر از یک قرن از تلاش طاقت فرسای آهنگسازان به نام قرن بیستم برای هدایت تک تک آن نوآوریها می گذرد. از آنجایی که موسیقی در مکان معنی نمییابد، تغییرات آن را نیز نمیتوان محدود به شهر یا کشور خاصی نمود؛ کما اینکه امروزه تمام مردم جهان، شنوندهی آثار عامه پسندی هستند که شاید به مذاق برخی بزرگان موسیقی گذشته و حتی حال، خوش نیاید که هیچ، مردم عامه نیز پس از شنیدن چند ثانیهی اول این قطعات، در خلوت خود درگیر سوالات گوناگونی شوند.

شاید این پرسش ها به اندازه ی موسیقی های امروزی رایج نباشند، ولی در یک امر شکی نیست. اگر همین موسیقی عامه پسند امروز که به آن نقدهای منفی بی شماری من باب رواج سطحی نگری، پوچ گرایی، مال گرایی، و هزار و یک مسئله ی دیگر وارد است؛ تنها لحظه ای منجر به پرسش چنین سوالاتی شود. یعنی هنر موسیقی با وجود تمام دگرگونی ها و شیوه های نوین اعمال شده به آن، هرگز به رسالت وجودی خود خیانت نکرده است. اما مسئله ی مهم در بحث نوآوری چیزی است که استاد شمایل تازه شاره کرد. ایده های نوین علیرغم شکل و شمایل تازه شان در معرض خطر کهنه شدن هستند. به این صورت که مردم شاید امروز از طرحی نو استقبال کنند اما قطع به یقین برای فردا به انتظار اندیشه ی جدید دیگری هستند.

به همین دلیل باید همواره به فکر ایدههای تازه بود. نوآوری از ملزومات زمانی است که در آن زندگی می کنیم.

استراوینسکی نه فقط از منظر

موسیقیایی، بلکه سخنرانی خود را بر پایه و اساس آنچه میدانست در لحظه لحظهی زندگی این دانشجویان حائز اهمیت است، ادا کرد. وی دانشجویان را به درک عمیق اهم مسائل زندگی فراخواند. ایمان داشت که اگر دانشجو انگیزهی کنکاش و مسئولیت پذیری را از دست ندهد، نوآوریاش ماندگار میشود. این ماندگاری به هیچ وجه رنگ و بوی کهنگی ندارد بلکه چیزی است که در طول تاریخ باعث ارزشمند شدن سیر تحول پدیدهها گشته است.

در نهایت برهیچ یک از بزرگانی که برای آن کرسی ارزشمند در هاروارد سخنرانی کردهاند. پوشیده نبود که روزی خود نیز جوان بودهاند. این مسئله سبب شده بود هریک با لبخندی آرام و معنیدار نطق خود را پایان دهند. به همین ترتیب، ایگور استرواینسکی نیز، زمانی که به موخرهی بوطیقارسید و صحنه را ترک گفت، همان لبخند متین بر چهرهاش نشسته بود. دانشجویان به احترام از جای برخاستند و با شور و حرارت دستهایشان وی را بدرقه کردند. لحظاتی بعد از رفتن استاد هنر آهنگ بسازی، بار دیگر صدای همهمهی دانشجویان در تالار طنین انداز شد. همهمهای که گویی میهمترین موسیقی سال ۱۹۲۵ بود.

#### پىنوشت

- ۱ برگرفتهازپیش گفتارکتاب تئوریموسیقی(مبانیموسیقینظری).نوشته مصطفی کمال پورتراب، چاپ پنجاهوسوم.نشر چشمه.۱۳۹۳ ·····
- Harvard University, Cambridge, MA, United States of America ۲ ۳ تی. اِس. اِلیوت، (Thomas Steans Eliot). (۲۶ سپتامبر ۱۸۸۸ – ۴ ژانویه ی
- ۲۰ کی. اس ایرون (۱۹۶۵، منتقد ادبی، ویراستار، مقاله نویس. ناشر و برنده ی ۱۹۶۵)، شاعر، نویسنده، منتقد ادبی، ویراستار، مقاله نویس. ناشر و برنده ی جایزه ی نوبل ادبیات در سال ۱۹۴۸ .
- ۴ ایگور فئودورویچ استراوینسکی، (Игорь Фёдорович Стравинский) ). ( ۱۷ ژوئن ۱۸۸۲ ۶ آوریل ۱۹۷۱)، از تأثیر گذارترین و مهم ترین آهنگسازان قرن بیستم.اهل روسیه.
- ۵ پل هیندمیت، (Paul Hindemith)، ( ۱۶ نوامبر ۱۸۹۵ ۲ دسامبر ۱۹۶۳). آهنگساز،رهبرارکسترونوازندهیویولا،اهل کشورآلمان.
- ۶ آرون کوپلند.(Aaron Copland)، (۱۴ نوامبر۱۹۰۰–۲ دسامبر۱۹۹۰)، آهنگساز امریکایی.



۴۰ 🛛 سال اول، شماره دوم، پاییز ۹۹

۷ ادوارد استیلن کامینگز، (Edward Estlin Cummings)، (۱۴ اکتبر ۱۸۹۴ – ۳ سپتامبر ۱۹۶۲)، شاعرامریکایی.

۸ پیرلوئیجی نروی، (PierLuigi Nervi)، (۲۱ ژوئن۱۸۹۱ –۹ ژانویه ۱۹۷۹)، معمار ایتالیایی بود که در سال۱۹۵۰ ساختمان مرکزی یونسکو درپاریس، و در سال ۱۹۶۰ ورزشگاه بازی های المپیک رُمراطراحی کرد.

۹ لئونارد برنستاین، (Leonard Bernstein)، (۲۵ اوت ۱۹۱۸ – ۱۴ اکتبر ۱۹۹۰). آهنگساز، رهبرارکستر، نویسنده، موسیقی دان، مدرس موسیقی ونوازنده ی پیانو، اهل امریکا.

۱۰ فرید اورهان پاموک، (FeritOrhan Parnuk)، (متولد ۷ ژوئن ۱۹٬۵۲)، نویسنده ورمان نویس اهل ترکیه و برنده ی جایزه ی نوبل ادبیات درسال ۲۰۰۶ و استاد ادبیات طبیقی دانشگاه کلمبیای امریکا.

۱۱ چارلزالیوت نورتن (Charles Eliot Norton). (۱۹۰۸–۱۹۰۸)، متولد کمبریج، از نویسندگان،مشهورامریکایی،محقق،منتقدوفعال اجتماعی وپروفسورتاریخ هنردردانشگاههاروارد.

۱۲ درس اول. آشنایی، صفحه ی۹. کتاب بوطیقای موسیقی. نوشته یایگور استراوینسکی. ترجمه یمیتراشهبازی.نشرهم آواز، چاپ اول.بهار۳۹۴.

۱۳ بوطیقادراین جابررسی ومطالعهی کاری است که قرار است انجام شود. / عنوان کتابی از ارسطو است ومعادل واژهی شعر درزبان های اروپایی از ریشهی مشابه این کلمه گرفته شده است. اماریشه ی یونانی بوطیقا، پوئیتیکا، به واژه "پوئسیس" برمیگردد که به معنای صناعت یا عمل ساختن است. آنگونه که استراوینسکی بیان میکند. مفهوم یونانی این واژه مد نظر است. / صفحه ی۰۱، کتاب بوطیقای موسیقی، نوشته ایگور استراوینسکی، ترجمه ی میتر اشهبازی. چاپ اول، بهار ۱۳۹۴،

۱۴ درس دوم، پدیده موسیقی، صفحه ۳۳، کتاب بوطیقای موسیقی، نوشته ایگوراستراوینسکی. ترجمه میتراشهبازی. نشرهم آواز، چاپ اول. بهار۱۳۹۴. ۱۵ جدای از الزامات تونالیته از این رو بیان شده است که دیگر به ارزش مطلق سیستم ماژور- مینور، بر مبنای آنچه موسیقی شناسان گام دو می نامند. اعتقادی وجودندارد.

۱۶ درس سوم، آهنگسازی، صفحه، ۴۹، کتاب بوطیقای موسیقی، نوشتهایگور استراوینسکی، ترجمه ی میتراشهبازی، نشرهم آواز، چاپ اول، بهار ۱۳۹۴.

۱۷ اشاره به عقیده ی آرتور شوپنهاور. ( به آلمانی : (Arthur Schopenhauer. (۸۸۸ – ۱۷۸۶). فیلسوف آلمانی پرنفوذ تاریخ در حوزه ی اخلاق. هنر، ادبیات معاصر و روانشناسی جدید. که موسیقی را عالی ترین هنرها می دانست زیرا بیش از سایر آنها از قید هدف های غیر هنری آزاداست.

۱۸ درس ششم، اجرای موسیقی. صفحه ۱۲۷، کتاب بوطیقای موسیقی. نوشته ایگوراستراوینسکی، ترجمه میتراشهبازی، نشرهم آواز، چاپاول. بهار ۱۳۹۴.

۱۹ اشاره به "تادر طلب گوهر کانی کانی / تادر هوس لقمه ی نانی نانی این نکته ی رمز اگر بدانی دانی / هر چیزی که در جستن آنی آنی " مولوی، دیوان شمس، رباعیات، رباعی شماره ی۱۸۱۵

#### منابع

-بوطیقایموسیقی،نوشتهیایگوراستراوینسکی،ترجمهیمیتراشهبازی. نشرهم آواز، چاپ اول،بهار۱۳۹۴

کتاب در اصل به زبان فرانسه است که از متن انگلیسی به فارسی ترجمه شده است. عنوان انگلیسی: "Poetics of music in the form of six lessons"

-تئورىموسىقى(مبانىموسىقىنظرى).نوشتەىمصطفىكمالپورتراب. چاپ پنجاەوسوم.نشرچشمە.١٣٩٣

– درک و دریافت موسیقی. نوشته ی راجرکیمی ین. ترجمه ی حسین یاسینی.نشرچشمه.چاپشانزدهم.۱۳۸



## گفت وگویی با حافظ ایمانی؛ شاعر، ترانه سرا و نوازنده ی دف **کهن چون بوی عشق**<sup>۱</sup>

#### مهبدفدايي

کارشناسی ارشد روان شناسی تربیتی دانشگاهعلامه طباطبانی مدت زمان مطالعه: ۴۵ دقیقه

از شعر دم زدن همواره مجالی است تازه اما کهن که می توان به سبب آن دربارهی کلمه و حقیقت کارای زبان به بینش درتناسبی دست یافت. شاید بتوان گفت که شعر، هارمونی کلمات در موسیقی معنا است و شاید بتوان آن را دُردانهای در عالم مکاشفات تلقی کرد. در واقع اگر بتوان مکاشفه و کشف کردن را یک نیاز بنیادین نوع بشرینداشت و شعر را سببی برای برآوردسازی این نیاز محسوب کرد. پس بى حكمت نيست كه اين چنين شعر درميان بنى آدم، رونق و اقبال دارد چراکه در طریقت کشف و هماهنگی با معنا است و آدمی از این امکان است که به خودآگاهی ژرفی نایل می شود. در این میان، شاعر هم کسی است که «آن» مجال شعر را دَريافته است و به واقع، دُر يافته؛ و شايد به همين دلیل است که شاعران، دلخواه مردم هستند چراکه کار آنان را آسان کردهاند و با مکاشفات و بینششان، در کسب خود آگاهی مردم به عنوان یک شتاب دهنده عمل می کنند؛ البته که کشف آن زمانی ما را به کیفوری میرساند که خودزادباشد.

مصاحبت با حافظ ایمانی، حکایتی دیرینه دارد که اکنون فرصت شرحش نیست امادرمیان این همهمه هاولقلقه های زبان و لفاظی وجود، او تنها یک چیز هست: خودش است. اگر در مصاحبت او با ترکیبات و کلماتی ناآشنا مواجهه می شویم نه از سر لفاظی و تفاخر بلکه از سرعشق به کلمات است که جان کلامش بدیع می شود. وی از آن دسته شاعرانی است که در ابتدا شاعریت بی شعر را زیسته است و به همین دلیل است که شعرهایش در هوای شاعری او می زیند.

اثرى از حافظ ايمانى ١-



۴۹ • سال اول، شماره دوم، پاييز ۹۹



گمان می کنم در گفت وگو با یک شاعر، خوش ترین مطلع، از شعر گفتن است: به همین دلیل به عنوان نخستین سؤال، از دیدگاه حافظ ایمانی شعر چه تعریفی دارد؟ شاعر به چه کسی می گویند؟

شعر از منظر هر انسان خلاق و اهل ادبی تعاریف بسیار و گوناگونی دارد؛ مثلا قدما میگفتند شعر کلامی است آهنگین و موزون که برخوردار از قافیه یا موسیقی بیرونی و کناری باشد و همچنین حرفی است خیال انگیز که مرغ خیال آدمی را پرّان کند. از معاصرین هم، من دو جمله را پیرامون شعر بسیار دوست دارم و می پسندم؛ اولی از دکتر محمدرضا شفیعی کدکنی است که: شعر اتفاق و حادثه ای است که در زبان رخ می دهد و مخاطب متوجه تفاوت بین زبان شعر و زبان معمولی و محاورت می شود و اینکه شعر رستاخیز کلمات است یعنی کلماتی که برخاسته اند تا خویش و دیگران و جهان را برانگیزانند؛ و دومی از زنده یاد اخوان ثالث است که گفته اند «شعر در پرتو شعور نبوت رخ می دهد».

اما از اینها گذشته در نگاه من، شعر، خلق جهانی است دیگرگون که انسان را، هوش و حواس انسان را، قلب انسان را، آمال و آرزوهای انسان را زیباتر میکند. شعر حرکت از واقعیت زندگی به سوی حقیقت وجود انسان است. برای من شعر برساختن همان مدینهی فاضله است با کلمات. که در آن چیزی جز شادی و شادخواری. شکران و تسبیح و شوق و سماع وجود ندارد. شعر برای من هم به مثابهی شادی است که تو زیباترین کلمات را فراخوان مىدهى و آن ها را به رقص و مغازله دعوت مى كنى و هم آزادی است که تو بیهیچ محدودیت و قیدی. جهانی سرشار و سرمست را با کلمات خلق میکنی. در واقع با کلمات وجودت، هرچیزی که در عالم ما امکانش ممکن نیست و یا اگر هست، رسیدن به آن امکان سخت و صعب است را ظاهر و حاضر میسازی و پیش چشم و دل مخاطب مینهی. و در نهایت شعر برای من بالاترین حد سخن است چرا که محملی است برای نیل انسان به جاودانگی و لاحدی؛ بستری است برای بیان لطیفترین حقايق وجود و هستي؛ زمينه اي براي اينكه انسان از زمين پرواز کندوبه ملکوت جان و جهانش پربگشاید و گنجینه ای

است از اسرارآمیزترین حرفها، حکمتها، مکاشفات، و گویای زیبایی بی انتهای هستی در هستی انسان زیبا. اما در مورد شاعر...من نمیتوانم بگویم شاعر چه کسی هست و چه کسی نیست؛ به هرحال، هرکس که شعر میسراید. با هر کیفیتی و با هر زبانی، انسانی است که جان رقيقي دارد و از ناز کاي روح و خويش سخن مي گويد. حتی کسانی که شعر میسازند و شعر را تنها فن میدانند و چیزی برساختنی. آنان نیز کلمات را موزون و آهنگین می نویسند و به سمت زیباتر سخن گفتن پیش رفتهاند. اما برای من شاعر کسی است که صرفاً از آنچه هست حرف نزند بلکه زبانش را به آنچه می باید باشد. گویاتر کند؛ کسی که از چشمههای شهودی وجودش آب و شراب بنوشد و به دیگران هم بنوشاند؛ کسی که بتواند با اثرش و کلمهاش یلی برای انسان بین زمین و آسمان بزند؛ کسی که انسان در مواجهه با شعرهایش، حالش خوش و خوشتر شود. دلش گرمتر شود، عاشقتر شود، اميدوارتر شود، وزيبا و فريباتر شود و چيزهايي مثل اين ها...



شما بارها گفتهاید که «شعر معنی دارد اما یعنی، نه!» در اینباره بیشتر توضیح میدهید؟

البته این تعریف یکی از پیشینیان ماست که گفته است: «شعر خوب شعری است که معنی دارد اما یعنی ندارد». در حقیقت برخی از شعرها آنقدر خوبند که وقتی تو میخواهی آنها را به «یعنی» بکشی یا شرح دهی در حق شعر جفا میشود مثل بسیاری از ابیات و سرودههای ضرت لسان الغیب حافظ که خود گویای خود است و آنچه در زیر صفحات و در فالها نبشته میشود صرفا از قدر شعر می کاهد.

علاوه بر این. از چندین منظر دیگر می توان به تماشای این جمله نشست: اول این که شعر خوب می تواند دارای زبانی رازآلود باشد و «یعنی کردن» شعر از رازآلودگی و نیبایی های پوشیده و آشکار شعر می کاهد. دوم این که ساحت زبان در شعر، ساحتی است که دارای تأویل پذیری بسیار باشد: همچنان که از خاص ترین عارفان، جرعه نوش شراب شعرهای حضرت حافظ بوده اند تا عام ترین مردمان: از این جهت «یعنی کردن» شعر حافظ بسته به اینکه با چه تأویلی و در چه مرتبه ای باشد. ممکن است که داد یهتر است هرکس بر اساس معنویت و معنایی که دارد و بر اساس مرتبه ی وجودی، قدرت ادراک و فهمش از اثر. آن را در درون خویش به معنی و یعنی بکشد و نیاید هی در بیرون جار بزند که معنا و منظور این شعرها این است و اینچنین است ومن به معنی و مین بکشد و نیاید هی

اما مهم ترین مسئله دربارهی معنی داشتن و یعنی نداشتن شعر این است که مگر کسی تا به حال توانسته عشق را توصیف کند و شرح دهد؟ مولانا جلال الدین محمد بلخی و تقریباً همهی شاعران و حکیمان و عارفان ما با تمام شرح و بسطی که از عشق و تعشق آوردهاند و سرودهاند و گفته اند باز اذعان داشتهاند که از عشق نمی توان گفت آنچنان که شایستهی عشق است.

چون قلم اندر نوشتن می شتافت چون به عثق آمد قلم برخود شکافت چون سخن دروصف این حالت رسید ہم قلم بشکست وہم کاغذ درید هرچه کویم عثق را شرح ویان چون به عثق آیم خبل گردم از آن عقل در شرحش چوخر در کل بخفت شرح عثق وعاشقی بم عثق کفت '

آری! شعر خوب و ترانگیز و بالایی، زبان تعشق آدمی است، زبان روح آدمی است، حروفی است که از دل بر میخیزد؛ دلی که دروازهای به ملکوت هستی دارد. در حقیقت، زبان ملکوت و معنا در ملکوت و شعر ملکوتی، به سختی به ترجمان و یعنی کشیده می شوند.

مولانا جلال الدين بلخي-١

#### در این جهان غرق در تکاپو و سرعت، درنگ شاعرانه یعنی چه؟

درنگ شاعرانه برای من همان خلوت و مراقبه و توجه است: اینکه تو بتوانی با پیراستگی وجودت و پرواز خیال انگیزت ساعتی از این زمان داینامیک و خطی فارغ و خارج بشوی و مخاطبانت نیز در خوانش کلمات تو همین فراغت را احساس کنند، نفسی تازه کنند، خلوتی حاصل کنند و قدری در اقیانوس درون غوطهور شوند یا در کهکشان قلبشان پر و بالی بزنند. درنگ شاعرانه، لاابالی و بی قید و شرط گشتن است در رهسپاری و دویدن به مرکز همهی انرژیها، گرمیها، فضیلتها، زیباییها، و نورها.

#### جهان امروز از شعر دور است یا به آن نزدیک؟ شعر برای جهان امروز چه کاراییای میتواند داشته باشد؟

شاعران هر کدام وظیفهای در زیباتر شدن جهان دارند؛ مولوی و سعدی و حافظ و عطار چقدر زندگی ما را زیباتر کردهاند!؛ وقتی سرودههای آنها به موسیقا در می آید. وقتی ابیات آنها به نستعلیق کتابت می شود. و وقتی ما از پس قرنها تنها با خواندن آن کلمات و باز کردن کتابهای آنها، در حضور آنها می نشینیم و می آموزیم، لذت می بریم و هم صحبت آنها می شویم.

آمیختگی شعر با زندگی انسان آنقدری هست که همیشه انسان رابطهی تنگاتنگی با آن داشته باشد؛ این رابطه مخصوص قشرو گروه خاصی هم نیست؛ از صحبت کردن و ضرب المثلهای ما گرفته، از آثار موسیقی که همه می شنوند. از سنت های ما ایرانیان در نوروز و یلدا و امثالهم می شنوند. از سنت های ما ایرانیان در نوروز و یلدا و امثالهم تا طاقچه و کتابخانه ی خانه هایمان، و همین فضای مجازی. شعر حضوری پر رنگ دارد در سرتاسرش. هرچه مجازی. شعر حضوری پر رنگ دارد در سرتاسرش. هرچه تکاپوی انسان برای حصول و وصول به آرامش بیشتر باشد در جهانی که کسانی آسایش آدمی را مابه ازای آرامش او خواسته اند. و هرچه انسان از جوهر و گوهر وجودی خودش دورو دورتر شود شعر نقش مهمتری را در رسیدن به این جوهر، به این آرامش و به این استغنا و رسیدن ایفا می کند. درباره وضعیت کنونی شعر در ایران، و همچنین آینده شعر در این مرز و بوم، نظر خود را بیان کنید. .به نظر شما یک شاعر برای ماندگار شدن در قرهنگ و ادبیات ایران زمین باید چه خصیصه های داشته باشد؟

این سوال شامل چند سوال است و من سعی میکنم از این به بعد در این گفتگو و مصاحبت پاسخهای کوتاهتری بدهم تا خاطر خوانندگان عزیز دچار ملال و ملولی نشود از حرفهای من...

شعر امروز، مانند معماری امروز ماست؛ تقریباً هرکس هرچه دلش میخواهد، میسازد. اما هنوز هم کسانی هستند که در شعر، همان خانههای زیبای پر از راز و حکمت ایرانی را میسازند. به نظرم همین خانهها تا قرنها زنده میمانند و کسانی پیدا میشوند که به خاطر ارزش درونی و بیرونی آن خانهها، آنها را مرمت و بازسازی کنند و مثل آپارتمانهای امروزی بعد از گذشت سی، چهل سال به دست لودرها و بولدرزها تخریب نشوند. شعر همین است، همین خانهای که تو برای قرن ها بنا می کنی...

اما در مورد آیندهی شعر...سنت یک امر همیشه پویا و زنده است و از درون خود دچار زایش و بازتولید میشود و خودش را با شرایط مکانی و زمانی وفق میدهد و حتی از مقتضیات زمان میتواند پیش تررود؛ از دل سنت های هنری ما در این سرزمین اهورایی که بزرگترین شاعران جهان در او متولد شده اند و زیسته اند، عشاقی باز متولد میشوند که سخن را از زمین بلند کنند و به نگاه و دل قدسیان و فرشتگان برسانند پس شعر در ایران ما همیشگی است...

و اما دربارهی اینکه شاعر برای ماندگار شدن باید چه خصایصی داشته باشد... به نظر من باید خودش انسان تر باشد، پاک بازتر و عاشق تر باشد، وسیع و تنها و سرسخت خلوت و جلوتش همچون دو بال هم طراز و آراسته و راست باشند، و شعرش هرچه از ظرف زمانی محدود خارج شود و به روح بی زمانی نزدیک تر شود. تاثیر گذارتر و ماند گارتر می گردد: هرچه شعرش گویای رازهایی باشد که مبتلا به همهی انسان ها است، همچون عشق و حیات و مرگ و مابقی حقایق هستی انسان در مواجهه با جانش، جهانش و جانانش، این شعرها ماند گارترند و به اصطلاح تاریخ مصرف و بهره بردن از آنها بیشتر و بیشتر می شود.



#### یکی از جملات معروف شما در خصوص کلمه، این است که «کلمات مفت و مجانی در خیابان ها قدم میزنند» اگ ممکن است در این باره بیشتر توضیح دهید

منظورم این است که کسی برای کلمه از تو پول نمی گیرد و مثل آب و برق و گاز و اینترنت سر ماه برای استفاده از آنها قبض تحویل تو نمی دهند. و البته آن چیزهایی که هنوز به پول کشیده نشده و انسانها نتوانستند آنها را به سوداگری و منفعت طلبیهای خودشان بکشند برای من مهربانی ها و دوستی ها، همچون تماشای ستارگان و ماه زیبا در آسمان شب، همچون تماشای طلوع و غروب خورشید، همچون رابطه و عشق بازی با خداوند و دوستان و اولیا، خداوند، همچون تماشاو تلذذ از این همه زیبایی در هستی، همچون اندیشیدن و راستی و صداقت و هرچیز زیبا و دل انگیز دیگری.

#### شاعر در مرگ و حیات کلمات چه نقشی دارد؟ به واقع آیا کلمات می میرند؟!

کلمات، مجردترین چیزهای این عالمند؛ ما به آنها نیاز داریم و آنها به ما نیازی ندارند؛ ما بدون کلمات نمیتوانیم زندگی کنیم اما آنها رها و رقصانند. ما اگر امروز حافظ و مولوی و ابوالحسن خرقانی و ابوسعید را میشناسیم با کلماتشان میشناسیم، حتی ابن سینا و سهروردی و صدرالمتألهین ملاصدرا را...ما حتی پیامبران و اوصیاء و اولیاء را به وسیلهی کلماتی که به ما رسیده میشناسیم ...یعنی کلمات برای من پیام آوری و پیغامبری کردند و از همه بالاتر ما خداوند را هم با کلمات میشناسیم، با اسماء الحسنی؛ و همسخن او میشویم با کلام الله. و معجزهی محمد (ص) آخرین رسول جهان کلمه بود و ما برای اتصال به آسمان راهی جز همین اذکار و کلمات نداریم؛ همهی دعاهای ما و نیایش های ما و عرض ارادتها و شوق هاوعشقبازی های ماباکلمات بیان ومتجلّی میشوند.

البته سکوت هم انباشت کلماتی است به غایت زیبا در بطن آدمی: اگر گویاترین حرف است به خاطر تبدیل و تبدّل همان کلمات است درروح و درنگاه روحانی انسان ...

در مجموع زبان و کلمات همانند هستی که در حال زایش و تولد است، نیز در حال زایش و ترکیب و بساطتاند و شاعران یکی از اصلیترین کسانی هستند که در این خلق کلمات و ترکیبات نو و در بسط و گسترش زبان بسیار تاثیرگذار وراهبرند.

## چه در جان کلمات نهفته است که در جهان ابیات مولانا یک هوای دیگر دارند و در اطلاعیهی یک روزنامه، هوایی دیگر؟!

انسان خودش کلمه الله است و در ابتدای یکی از اناجیل آمده که «در آغاز هیچ نبود. کلمه بود و کلمه خدا بود». فرق است بین کسی که از کلمات استفادهی ابزاری می کند برای رساندن و گفتن حرفی و پیامی و اندرزی، تا کسی که خودش را و روحش را تبدیل به کلمه می کند و آن کلمات انگار تکههای وجود خود اویند...مولوی از کسانی است که در بسیاری از شعرهای دیوان کبیرش اصالت را به کلمه می دهد و نه به حرف و جمله و غیره، و این رها کردن کلمات و به حال خویش واگذاشتن آن هاو آزادی بخشیدن به آنها باعث می شود به جای اینکه تو کلمات را در شعر انتخاب کنی، این کلماتند که به ضیافت جان تو خودشان را دعوت می کنند تا در مغازلات روحانی تو، آنها هم سهمی و نقشی داشته باشند و در وجود رقصان تو به رقص و طرب کشیده شوند. تفاوت اساسی و عمدهی بین روح و انرژی کلمات در سرودههای شاعران عارف یا عارفان شاعر ما، و کلمات در روزمرگی روزنامهها، شاید همین باشد.

## شاعر است و خیالش. شاعر است و مکاشفات ناخودآگاهش. از ساحت خیال و از ناخودآگاه شاعرانه چه میتوان گفت؟

این سوال پاسخ یک خطی و یا چندخطی ندارد و می تواند برایش کتابها نوشت، همچنان که اکنون نیز نوشته شده است اما در من این خیال و این شهود شاعرانه چیز خاص و پیچیده ای نیست؛ من تنها خودم را از خودم خالی می کنم، از هرچیزی که «منِ» من راتشکیل می دهد؛ از اینکه کهام؟ کجا هستم؟ نامم چیست؟ چقدر می دانم یا نمی دانم؟ چقدر دارایی دارم یا چه میزان ندارایی؟ و القاب و توصیفات و هرچیز دیگر...

سپس مانند سازی که از درون خالی است، خالی الذهن میشوم؛ همچون گنبدی که کمترین نغمهای و زخمهای در آن میپیچد و سازهای ما که همه خالیاند آن صداهای خوش را به جهان هدیت می کنند. اگر در نی حتی یک بندش گرفته باشد از آن، نوایی در نمی آید و انسان تا همچون نی هر هفت بندش خالی نباشد کدام نایی در او میتواند بدمد؟! کدام فرشته و روحی می تواند در گوشش رازی را و شعری را و سخن پردیسیای را القا، کند؟!

البته که این ادعای گزافی است اگر بگویم همه سرودههای من و همهی ابیات و نوشتههای من از این آبشخور سیراب شدهاند به هرحال من هم در وجودم سرابهایی هستند که از خداوند می خواهم همه آنها را چشمههای جوشان کند و جای سراب را با شراب عوض کند در من و در همهی انسان ها.

• سال اول، شماره دوم، پاييز ۹۹

شور و شیدایی فضای شعری شما گاهی ما را یاد دیوان شمس مولانا جلال الدین میاندازد برای همین بهانهای پیدا کردیم تا از شما درباره دیوان شمس بپرسیم... موافق هستید که هنوز ظرافتهای شاعرانه به کار رفته در دیوان شمس آنچنان کشف نشده است؟ شما از دیوان شمس به چه مکاشفاتی دست یافتهاید؟

شعرهای ابترو پر نقصان من کجا و اساساً زبان الکن و جان جاهل و جوان و خام من کجا و پختگی و کمالت و بالابلندی مولانا کجا؟ این حرف را صرفاً بعنوان یک شوخی دوستانه می توان پذیرفت...اما در مورد دیوان کبیر شاید کمیت آن که بیش از ۵۰۰۰ هزار شعر از غزل گرفته تا ترجیع و رباعی را شامل می شود این اجازه را به بسیاری نداده است تا آن طور که می بایست بتوانند در آن آثار غور و غواصی کنند اما همینقدر به شما بگویم که جدا از بالابلندی های معنوی و معنایی در آن غزل ها و شیدایی و شورانگیزی و دیگر زیبایی های آشکار و نهان شعرها در فهوا ومحتوا، به لحاظ فرمي وزباني مولوي مرزهايي را درنورديده یا به اصطلاح امروز، آشناییزداییها و نوآوریهایی کرده که بسیاری از آن بدعت ها و بدیع آوری های زبانی با برخی از تعاریف امروز شعر مدرن و حتی پسامدرن در جهان معاصر برابری می کند و گاهی پیشی می گیرد، این در حالی است که مولانا جلال الدین عزیز ما قرن ها پیش می زیسته. و البته شعری که از چشمههای شهود و شیدایی انسان عارف بزرگی چون او سربزند و خلق شود. غیر از این نیز نمى بايست باشد.

#### باتوجه به حضور شما در موسیقی قوالی و دف نوازی. اشعارتان چه اثری را از این فضا دریافت کردهاند؟!

خب، خاستگاه ریتم شادی است و سرور...و ما به شکرانه وجود در این سرور هستیم و هرگاه که خلوتی دل را باشد همان خلوت عید همهی جلوهها است و هر روز صبح عیدی است برای انسان که در شکران و شادخواری وجود زیبای خداوند باشد، در تحمید و تسبیح و دل سپاری. از این جهت من معتقدم یک انسان موحّد که خداوند را به یکتایی و زیبایی و عظمت در پرستش است نمی تواند و یا

نباید اثرش و شعرش و حرفش خالی از آن حال امیدوار کننده و امیدبخش باشد چرا که واثق است به رحمت بی کران پروردگارش و در این میدان جاذبه و در این سلسله رحمت وبخشایش گری تو هرچه بگویی و از هرچه بگویی باز از او سخن گفتهای و از عظمت او و از تجلیات و آیات او و از اولیاء و دوستان و داستان او... از او سخن راندن و سرودن عين تسبيح آنچه بين زمين و آسمان ها است زيبا و مانا و پردیسی است که غیر از او و وجود لطیف او در جان های حقخواه و حق طلب چیز دیگری را جلوه و جولانی نیست اگر باشد از سیاهیهای خودمان است و از بدیها ویلیدی های ناسوتی و نفسانی است که جایگاه این چیزها در شعر نیست؛ شعری که می تواند تنه به تنهی وحی بزند و اگر وحی در قوس نزول از آسمان به زمین نازل شده این اشعار و اذکار ماست که از زمین به آسمان می رود، در قوس صعودی چون عروج و معراج انسانی که خود کلمه اەست

شعر حافظ درزمان آدم اندرباغ خلد

دقتر نسرين وكل رازبنت اوراق بود صجدم از عرش می آمد خروشی عقل کفت: قدسان کوبی که شعر حافظ از بر می کنند

### از عرفای خراسانی چون بایزید بسطامی و ابوالحسن خرقانی تا عرفایی چون ابن عربی چه تأثیراتی بر شاعرانگی شما گذاشته اند؟!

در تمام زندگی و شعر من ابتدا این لطف و کرامت و عنایت ذوات مقدسه و حضرات ائمهی معصومین مخصوصاً حضرت شمس الشموس السطان علی بن موسی الرضا بوده است که کارگشا و گرهگشا و دستگیرم بودهاند، در هرحالی و با هر خیالی، و من در دستهای خالیام اگر چیزی هست از لطف بیشائبه و کریمانه آن حضرات عشق و نور است. البته که چون زادهی مشهد خراسان هستم و پدران و اجدادم همگی توفیق دربانی آن آستان آسمانی را داشتهاند مهر و محبت ایشان از کودکی قرین زندگیام بوده است و تا زندهام دست از ارادت و عشق بازی با آنها را به مدد و یاری و لطف بیدریغشان بر نخواهم داشت...

اما جناب بایزید بسطامی و شیخ ابوالحسن خرقانی که عارفان بزرگ خسروانی ایران هستند و همینطور شیخ اكبرمحىالدين ابنعربي، با آن همه تصنيفات و مشاهدات و مکاشفات عجیب، که شاید ایشان را بتوان مهمترین عارف در بین عرفای اسلامی دانست که تبیین کنندهی عرفان نظری است؛ و دهها و صدها نفر دیگر از عارفان و حکیمان و شاعران پیراسته و والامقام ایران و جهان اسلام و حتی دیگر سرزمین های فکری را من از جان دوست داشتهام، همگی در تجلی و نمود معارف و حقایق هستی و روشنابخشی به دیگر آدمیان در تمامی قرون نقش بسزا و مهمی را داشته و ایفا کردهاند. گاهی فکر میکنم همگی آنان برای من همچون کواکب و اختران آسمانند که شام وجودم را زیباتر میکنند و همگی در تلؤلو، زنده و حاضرند و تجلّی و نورشان از منشأ و منبع واحدى است كه الله نور السماوات و الارض...حضور آنان ونامهای مبارکشان در شعر من از جهت خوشبوتر شدن مشام جانم و شعرهایم و نیز از جهت علقه و علاقه و نسبت روحی است که با حبیبان و محبوبان خداوند داشتهام. از وجهی شاید همهی اینها در شعرم یک نفر باشند؛ انسانی کامل یا انسانی عاشق و یا عارف که در تجلیّات گوناگونی ظاهر شده است، و «من» در اغلب شعرهایم «انسان» است؛ همین انسانی که عرض کردم نه من حافظ ایمانی گوینده یا نویسندهی این حرفها.

## شما در حوزدی موسیقی با کلام، با هنرمندانی چون فرمان فتحعلیان، علیرضا عصار و اخیرا هژیر مهر افروز همکاری داشتهاید، در خصوص این حال برای ما صحبت کنید

مهمتر از اینکه هر خواننده ای شعر تو را بخواند با هر سطح شهرت و معروفیتی، این است که مردم شعرهای تو را بخوانند و یا بشنوند چون نیت اصلی من در سرایش تمام شعرهایم رفع ملال و ملولی از جان مردمان پرشکیب و مهربان سرزمین مادریم بوده و هست، و مطمئنم این

خوانشها و خلوتها انرژیاش به سمت من باز خواهد گشت و در احوال من تاثیر بسزایی خواهد داشت و باعث برکت و فزونی این نعمتها در زندگیام خواهد بود.

نزدیک به دوازده سال از زمان انتشار آخرین اثرتان یعنی ر یا به بواری سال ارزین اینسار اخرین ایران یعنی «سرمههای رنگی» گذشت که آن هم گزیدهای بود از شعرهای شما، تا اینکه در شهریور امسال شاهد چاپ سه کتاب از شعرهای کلاسیک و موزون شما بودیم: اگر موافق باشید اندکی از این سکوت طولانی و عدم انتشار کارهایتان در این سالها برایمان بگوید.

من در تمام این سالها غیر از سرایش شعر و به اصطلاح شاعرانگی خودم کار دیگری انجام ندادهام و در فضای مجازی و در صفحات اجتماعی دائماً کارهایم را و حتی آثار منتشر نشده را برای مردم و دوستانم منتشر کردهام و انتشار آثار را فقط از طريق كتاب نمى دانسته و نمى دانم ... اما در مورد کتابهایم ترجیحم این بود بهجای اینکه پیشنهاد چاپ شعرهایم از طرف من به هر ناشری باشد این پیشنهاد از طرف ناشران به من باشد تا بتوانم در مورد فرم و شکل و چیزهای دیگر کتابها پیشنهادات خودم را مطرح كنم تا در نهایت كتابهایم با شكلی شكیل و فرمی زیبا به دست مخاطب آثارم برسد و این اتفاق پس از سال ها خانهنشینی از طرف نشر وزین علم مطرح شد و من هم با همکاری و همفکری دوستان خوبم در آن نشر فعلا این سه مجموعه را منتشر کردیم.

# اگر امکان دارد بیشتر دربارهی این سه کتاب چاپ شده

عنوان و نام این کتابها را گذاشتم: «الف؛ خم خسروانی»، «لام؛ به قصد غارت میخانه» و «میم؛ این عاشقانه شعرترینها»؛ که همگی این کتابها متبرک و مزین شده است به قلم شیوا و زیبای استاد عزیزم حمید عجمی که زحمت نبشتن مقدمه كتابها رابا عناوين در ساحت الف، در ساحت لام و در ساحت میم، کشیدهاند. همچنین دوست بسیار هنرمندم جواد جلالی که از عکاسان

و تصویربرداران درجه یک ایران است و چندین بار موفق به کسب سیمرغ عکس جشنواره فیلم فجر شده است. زحمت عکس روی جلد کتابها را کشید و همینطور زحمت فيلمهايي كه به بهانه انتشار اين كتابها به نام "هله" منتشر خواهد شد را قبول کرده است.

باتوجه به اینکه سه کتاب مذکورشامل شعرهای کلاسیک شما بوده که بیشتر در قالب غزل سروده شدهاند. چه تمایزی را میتوان برای آنها انسبت به یکدیگر قایل شد؟!

۵٣

00

فضای درونی شعرهای «الف؛ خم خسروانی» و «لام؛ به قصد غارت میخانه»، فضایی است که ما به اصطلاح به شعر و تغزلات عرفانی میشناسیم البته این چیزی است که دیگران باید بگویند و من خودم داعیهی عارفانه سرودن و زیستن را نمیتوانم داشته باشم اما از حیث تفاوت فرمی در کتاب الف ؛ فضایی بینابینی است بین اصالت بخشی به جمله و یا کلمه در شعر، و وزنهای معمولتری دارد که فضای شعرها و وزنها به فضای رایج و پسندیده در شعر نزدیکتر است و اساساً شعرهامکتوب ترند تا ملفوظتر.

اما در کتاب لام، شعرها وزنهای موسیقاییتری دارند؛ فضای طربناک ورقصانی که گاهی سراز شطح شاعرانه در می آورد و شعرها ملفوظند و باید به صدا در آیند یا با صوت بلند خوانده شوند تا اثر خودشان را در بیشترین وجه بر جان انسان بگذارند، و در کتاب میم، شعرهایی را عشق بازی است را قرار داده ام که بخشی از این کتاب یعنی مشعرهای انتهایی آن مشمول شعرهای سالهای بسیار دور من می شود و ازین جهت لحن و زبانی ساده تر و متفاوت تری دارند. اما در مجموع هرسه کتاب من عاشقانه مستند و عشق را در سه ساحت تعشق با معشوق زمینی، تعشق با انسان کامل و تعشق با روح الارواح هستی و خداوند کریم و زیبا در آنها می توان به چشم دید و برخواند.

افظ الماني

ما اگرموافق باشید، برای مخاطبان خط سفید از کتابهای در دست چاپ و آثار منتشر نشدهی دیگرتان نیز سخن به میان آورید

اگر خداوند بخواهد اولین کتابی که بعد از این سه گانه به چاپ خواهم رساند، «یا؛ یکصد قَرَن اویس» خواهد بود که شعرهای آیینی من هستند و در نعت و وصف حضرات عشق سرودهام؛ همچنین دو مجموعه شعر نیمایی دارم که یکی با همان فضای شعرهای الف و لام است منتها در قالب نیمایی یا کارهای موزون کوتاهتر و دیگری فضایی کاملا عاشقانه عاشقانه دارد که البته نام هایشان را هنوز به شکل قطعی و حتمی انتخاب نکردهام؛ دو کتاب منثور و نثر نبشته هم به نامهای «تذکرة الجنون فی نفحات الاولیاء» و «زبور تنهایی قلبی کهن چون بوی عشق» دارم که هر دو را با زبانی تقریباً آراکائیک و کهن نبشتهام؛ و یک اثر هم شامل شعرهای آزاد و سپید من است با نام «عشق نویسیهای مردی از ویلا تا تیراژه» که فضایی کاملا متفاوت از همهی شعرهایم را داراست و با موازین شعر آزاد امروز و آثاری که قابلیت ترجمه پذیری دارند سرایش شده است که برای آشنایی بیشتر مخاطبان شما و عزیزانی که این مجلهی زیبا را مطالعه می کنند از هر کدام و از هر فضا نمونه یا نمونههایی را در اختیارتان می گذارم که همراه این گفتگو منتشر کنید.



#### وحرفهای آخر؟!

دوست دارم آخرین حرفهایم را پیرامون کارگاه شعرم بگویم؛ در کارگاهی که البته عنوانش شعرش است ولی من از جان و جهانم برای خواهندگان این راه حرفهایی میزنم، راههایی برای جوشیدن چشمههای درونی شعر و رسیدن به شهود شاعرانه؛ و خدای را هزاران بار سپاس گزارم که رابطهی بسیار صمیمانه و خالصانهای بین من و شرکت کنندگان در این کارگاه وجود دارد و ما تماماً حرفهای دلانه میزنیم و طوری با هم در این مسیر همقدم میشویم که هرکس با هر میزان سواد و تجربهای که دارد بتواند کلمات قلبش را بر زبانش بیاورد و روز به روز در شادی و شکران بیشتری از وجود زیبای خودش و از زیباییهای لایتناهی وجود باشد. امیدوارم من توفیق خدمت گذاری و همراهی با هرکسی که در او میلی هست برای رهسپاری در این راه متفاوت و اعجاب انگیز را پیداکنم و تا هستم. قدمی در نکویی بیشتر جانها و جهانهای شاعرانه و حقیقت پرست داشته باشم:یعنی در سلوک شعر. که حضرت لسان الغیب شمس الدین محمد حافظ شیرازی این گونه سرود :

طی کان بین وزمان در سکوک شعر

کاین خل یک شبه ره صد ساله می رود

ياعلىمدد

از «میم؛ این عاشقانه شعرترین ها»: تن در تعشّق روحی متنتن

رازیست میان ما؛ آوازنے فیتن کن تهمینهی تنهایی!چشمی به تهمتن کن ای نیاز هنوزانیز ... زلف از سر زلف آویز! چون سرو چمان برخیز میل چمن و من کن جان رخش بری از رام! آهو کده ی احرام! روح بدن وبادام! در عشق نشيمن كن ای شیـشهی می در دست؛ بدمستِ سراپامست! این دل که شد از هردست...پروای شکستن کن اوقات اناريـن را شـيـريـنـي سـرخيـن را بال ولب باليـن را با بـوسـه مـعـيـن كـن ای صورتی ات زیبا در گلبهی و گیلاس این حسّ شکفتن را عریان شو و برتن کن ای عطر تنت تبریز ای روشنی لبریز ای حال هوس آمیز آغوش، فروتن کن لب خوانی سوسن کن با نرگسی چشمان بگشای درو خندان پیراهن و دامن کن برگردانارستان!آغوشتوتابستان... ازپیرهنات برگردنجوای نرفتن کن

حافظ ايماني

آتش پرستی در مغستان کناری گیسوزده در شب

این این اید مراز ای

چه سینین و چه سیمین میزند سینای سیمایت تـجـلايىبـياراىازجمالجلوهآرايت مبارک باد شد شیراز پلکت را لسان الغیب غزل لبريز شداز طرز تلميح وتماشايت دل از آتـش بـدسـتـان مـغستـان نـگاهـت شد هلازرتشتِ يسنا در سرودان اوستايت چـه مـجنـونـان دل دیـوانهای دور تو می گردند چه شیرین و شکرریز است لیلا در تمنّایت هـ وس کردم کمی خود را در آغوشت بـیـندازم کمی آتش بگیرم در کنار طور لبهایت حرير ازلح لح عرياني ات بردار! راحت باش که من سرمستم از سکر دو چشم ساغرافزایت الا ای عشق جای تو عجب در بین ما خالی ست

تـوومهرمدام ودام آغوش فريبايت دلم از دست شد...ای دلستانم هندوی خالت دلم جان و جهانم بود غارت شد به يغمايت خمار چشمهایت کشت حافظ را...کجایی پس؟ بیا برگرد! این تو، این سمرقند و بخارایت

## HAJAR\_SADR

از «الف؛ خم خسروانی»: خانقاهی در قهقههی قرمز

حالت تندتودر آينه آهي قرمز تو بخواهی همه رنگ است نخواهی قرمز ماهیان سرزده از غوطه و رقص آمدهاند آبی خیس تودر گرگر ماهی قرمز غرق در آبی هو، ضلع مربع صوفی ماهی آمد زچهال خانه به قاهی قرمز اربعینی قدح از زاویه ی نیشابور سوخت در کافری سـرخ سـپـاهـی قرمز خـون شـد از شاهنشینی به نگاهی مجروح کے رسد چـشـم بد از دور به شاهی قرمز <mark>پای ب</mark>ا خـسـتـگـیاش باز قدم می فرمود که شود ساکن طولانی راهی قرمز رنگ گلدانی شمعیست که سرخش پرعطر سبز شد رنگِ شب از لای سیاهی قرمز رنے شد ہی می و بیمار تو شد نقاشی می ہی روی تو زرد است و صراحی قرمز دستها خيس تراز حوصله گاهي آبي ماهيان هوس قهقهه گاهي قرمز آب از کوزه ی کاشی، تـر تاشی نوشید رقص، پیراهنی از...چند صباحی قرمز

الف؛ مخسرو

فأي



بشارت عشق در آیات انار و انجیل

مـزامـيـر ضـمـيـرت رايـرى خـوانان نمى خوانند كهامثال توامثال غزلهاى سليمانند تـو شـاید احـسـنالحـالی که حالت را نمی پرسند تـو شـايـد ليـلةالقـدري كـه قـدرت را نـمىدانند ولايـاتتت كـثيـرالـمكـر...عشق!اىعقلمستمن مباداراهمارادلفريبانت نكردانند به سرخی میزنند اما بشارت در بغل دارند كهلبهاى غزل خوانت اناجيل وانارانند خوش احوالند مستان در هوای چشم مست تو گریزاننده شیاران زهشیاری گریزانند كناه عشق رابا كفر عقل خويش پوشيدند که تا هستی خطاپوشان چشمت را نرنجانند خبر داری خودت از مسجدالاقصی نقاط تو همآغوشان قاب قوس لب هايت رسولانند که معراج تـو از بـام فـلـک بـال ملک را سوخت چه جانی تو که پیشت عاشقان جان در کف افشانند بياتادرسماع نامتوكفهابه دف آيند بياتانيستان درنيستى دستى بيفشانند

از «لام: به قصد غارت میخانه»: جنون دریا در یاد و در مدح ماه

جـزر است دو دریا را یا دف مد و مد از تو ما غرقه ی طوفانیم یا عشق مدد از تو من ماهی در ماهم، بی گاهی درگاهم در خلوت اللهم يا عشق مدد از تو رہ بردہی گمراہم، مجذوب رخ ماھم زيبايى در چاهم يا عشق مدد از تو من بحر کنارانم، گُل کرده به خارانم شرخندهی نارانم یا عشق مدد از تو ساحل به دل آوردم، جان را به گِل آوردم با هلهله آوردم يا عشق مدد از تو دریای به خود ریزم، پر درّ و گهرخیزم شمس الحق تبريزم يا عشق مدد از تو سـرمـسـت و سـرافشانم، خَـمّارِ خُمارانم مىرقصم ومىوانم ياعشق مدد ازتو درّ از صـدفـم بـيـرون، دريـا ز دفم بيرون کفرم زکفم بیرون یا عشق مدد از تو دریا هـمـه بالا شد لبهای صدف وا شد نام تو هويدا شديا عشق مدد از تو ای آتش صد خرمن ای چین دو صد دامن یا دوست طلب از من یا عشق مدد از تو درمعبد كفرانم بتخانهى ايمانم غیـر از تـو چه میدانم یا عشق مدد از تو

CHAJAR\_SADR





1552 L

رداس وشر



4

از «یا؛ یکصد قَرَن اویس»: دلستانی

در حجاز چـشتم تو هندو مسلمان می شود فارغ از ترساي خوابش شيخ صنعان مىشود سینه در سینای شعلاشعله ی خود می تپد پیرهن، از آتـش عـشـقت گلستان می شود ایـن صـدای بـال غلمان سراسر مصری است؟ یا قناری روی لب هایم غزل خوان می شود؟ ط فل چشمم آن قَدَر لبریز شد ... سرریز شد! شـوق در پیدایش این اشک، گریان می شود ه م چ نان گردن نمی گردانم از فرمان بری در دلـم هـر لـحظه اسماعيل قربان مىشود طاق كسرى طاق بستانهاى قحطىزار بود بارمیلاد تو در هر سال، باران می شود سال ها پیش از خدایان کاهنان می گفتهاند خواب بتهای فریبستان پریشان می شود جـایـگـاه عـاشق و معشوق را بالعکس کن دلستانی کن که بلقیسم، سلیمان میشود

استاد كاظم مح استاد كاظم مع استاد كاظم مح استاد كاظم مح استاد كاظم ه

حافظ ايماني

حافظ إيماني

حافظ ايمانى

مي اين ماشقانه شعرتون ها

فالمخضروانى

الم، بالحصار غارت مليخانه

از«نامیانهها»:

#### .1

مجنون ِ دیروز ِ بیابان گردِ حیرانت سر در گریبان غم پیدا و پنهانت گمراه چشمانت آوارهست در طولِ خیابانها ۲. ۲ من کهف چشمان توام کارو پیشهی دیگر من کهف چشمان توام اما خیال دیدنت بی خواب و خور کرده مرا یکسر

## ۳.

خوشا همه خوشا منی که با تو ما شدم خوشا به تو به من به ما خوشا که با هم از در رفاقت و غزل شدیم یک شدیم جمع شدیم همچو دایره ... هنوز من ۲. هنوز من به شب رسید اگر ولی میانهی دو روز است

مبمالين عاشقانه شعرتين ها

للم به قصد غارت میخاند.

الف، م خسروالي

ماللة المال

ة المل ايماني

SHAJAR\_SADR

福

2



از «یک شعر عاشقانه ی نا آرام»:

بوداي زن! تعبير روشنايي نيلوفران آب! بركت تويى ببار! ای قالیات به دار تماشا هزار نقش! جان را تکان بده! بلوا بدن! بشارت موزون ربط و رقص! خاتون آیه های فریبایی و فریب! مديون ومحو چشم توأم اينک مضمون شعله شعله ی شیدایی! تصوير نم نمانهي باران صبح زود در کوچههای کاهگل جو از سرش روان! ای صفحهی شروع غزلهای مولوی! ديوان شمس من! ديوانهي توأم! شمعانه شو! شهید تو، پروانهی توام! ای پیکرت تداعی نوروز و مهرگان لبهاى تو دقايق تحويل سرخى اند چشمان تو تلؤلو مهتاب و آینه ... ییدایی قشنگ ترین پشت پردهها! از سوی من سرک بکش از سمت و سوی عشق! پشتم به توست گرم پشتم به توسنان خیالات توست گرم ای گرم بی گمان! ای گرم و گیر گم شدهای خاطر عزیز! رنگین کمان خیل پریناک عشوہ ریزا ای قبله گاه و قطب نمای قرار و قلب! بنواز هدهدان مرا چشمهی خبرا ای پرچمات بلند به قدٔ قامتِ نسیم! بنواز لحظه را به نوازش ترا بنواز با تموّج آهستگان دست! با چین باد، بستر امواج بعد را امواج شادمان سیپدانهٔ برف را این ساحلان حال مرا خام و رام کن تا تر شود از آب زبان تو زعفران! ای ساحل صدف کده مرجانی زلال! ای دوریات محال در جزر و مدّ این همه رؤیای دلنشنین! آه ای صدای سبز! در بیشه زار رویش انگور و انگبین

خالی کن از تمامی هستی مرا بجز ای جز تو هرچه هست هیچ است و جمله هیچ من خالی از تمامیِ هستی بجز توأم بنواز شاعرانگی ام را به بر... همین !



از «عشقنویسی های مردی از ویلا تا تیراژه»: دوستت دارم با زبان مادرىام تاابد به طرز تازهای ... به نامت که فکر می کنم دستهایم عرق می کنند و شیدائی چون عطر تند کندری می شود در دامنهی کوهی با عرض شانههای من با تو که حرف میزنم انگار با خودم نجوا می کنم ... ما با هم به بوسه میرسیم و در هم شدت پیدا می کنیم بگو بعد از گریستن چه باید کرد؟ بعد از شعر چه باید گفت؟ حالم را از که بپرسم؟ دستم را روی کدام دیوار بگذارم برای قلبم بهتر است؟

> ۲. غروب در مزرعه ي گندم غمگين نيست نارنجي است ممگين که باشم در خودم راه مىروم؛ عميق همچون سکوتى که دهانى را پر کرده باشد عزيزم! عشق آدم را سنگين مى کند

از «تذکرة الجنون فی نفحات الاولیاء»: ۱. حال ما را برافراشتند؛ مقامي در کنگری عرش در سياحت چشمانمان به تمل ک تماشا برخاست که رسولانی در زمين برادرانشان را صلا میزنند با صدای ما برادرانشان را صلا میزنند با صدای ما برادرانشان را می خوانند از حرفهای ما یز نماز کردهایم ملائک اسم اعظم که می گفتند

> ۲. درویش اگر درویش باشد هر کجا پای نهد خانقاه گردد.





از «زبور تنهایی قلبی کهن چون بوی عشق»: ۱. آنکه دیدی من نبودم صورت مذلّم بود که دهانم در چشمان من است هر حرفی را اگر خواهِ گفتنم باشد به چشم نافذم می کشم به شعرمی آیم آن که دیدی من نبودم من زبان باستانِ عشقم من زبان باستانِ عشقم اما حریفم ...

.۲

مجذوب زیبایی باش در این کران بی کران که آدمیان بسیار گاه است چشم بر اوزان او پوشاندهاند مجذوب پاکی باش در پردیس بی پروایی و ترس پلک و پر پروانهها را ببین در آستان آتش چطور جامه می درند به تعشق عشق به فنای هر فصل و فاصلهای گفت وگویی بامحمد رضا ایمانیان، منتقد و بازیگر تئاتر، سینما و تلویزیون **رقص پرده های روشن اما تاریک** 

> یاسمنزادهگلپایگان زهرا برقی دانشگاهدکترشریعتی مدت زمان مطالعه:۲۵ دقیقه

هرزمان نمایشی به مرحلهی حضور برصحنه می رسد. باید مطمئن بود ازمدت هاپیش گروه بزرگی که یکایک اعضایش، استعداد، هدف و دغدغه دارند، دور هم گرد آمده اند تا بهترین خود را ارائه کنند؛ در واقع اگر تئاتری بر روی صحنه خوش می درخشد، حاصل عمری مطالعه و تجربه های تاریک و روشن انسان هایی است که در هوای آن نفس می کشند. به راستی این بازی تاریک و روشن زندگی چه بازیگرانش را به تماشا می کشاند. به راستی تماشاگران بازی ما در زندگی چه کسانی هستند؟ آیا برای آن ها نقش بازی می کنیم یا برای خودمان زندگی می سازیم؟ آیا تمام بود ما پس از نبودن، در صفحات مخدوش عمرمان خلاصه خواهد شد؟

درست در کشاکش همین پرسشها و جوابهای بی حساب بودیم که با محمدرضا ایمانیان آشنا شدیم: منتقدی که خاک صحنه بر شانه هایش نشسته است و اگر هنوز با تئاتر آشتی نکرده باشیم - که خوب هم نیست - او را با نقش آفرینی در سریال شهرزاد می شناسیم. مدیر روابط عمومی مؤسسهی کارنامه، در جهان پر آشوب اطراف ما جنس تفکرورفتاری داشته و دارد که حین مصاحبه با ایشان آرزو کردیم این صمیمیت و فروتنی به بند بند وجود ما سرایت کند تا دیگر لازم نباشد نقش کسی را که نیستیم. بپذیریم و توهم پیشرفتی را که نداریم داشته باشیم.

MAHYA GHOLIZADEH PHOTOGRAPHY |2018





## ۱. جناب آقای محمدرضا ایمانیان از دید یک منتقد هنری. چگونه شخصیتی هستند؟

به احتمال زیاد فردی فعال، پر جنبوجوش، دغدغهمند، در عین حال آدمی که سرش بوی قرمه سبزی می دهد و تلاش می کند دور و اطراف خودش را نقد و تحلیل کند؛ هر چیزی را به راحتی نمی پذیرد و اگر پدیده ای با خصوصیات اصلی، حسی و عاطفیاش هماهنگ و هم خوان نباشد، صرفاً به واسطهی اینکه اسم و رسمی دارد، مقهور آن نمی شود: اگر جمله ای از جانب فردی -هر چه قدر موجه، بزرگ و پر سابقه- باشد، فریب این مسائل را نمی خورد و ترجیح می دهد چیزی را بپذیرد که با عقل، منطق، احساسات و عواطف خودش هم خوانی داشته باشد.

معمولاً خودم را خیلی سخت نقد می کنم و در مورد خودم خیلی بی رحم هستم؛ می دانم خیلی جاها هم تندروی هایی دارم که طبیعتاً بعضی مواقع تاوان سنگینی هم برایش پرداخت کرده و می کنم اما، تمام تلاشم بر این است که در زندگی دین کسی بر گردنم نباشد.

۲. گام اول ورود به حرفهی بازیگری آموزش است. آموزش بروز باورپذیر حسی که شاید در واقعیت آن قرد وجود نداشته باشد. به نظر شما -که تجربیات بسیار درخشانی دراین زمینه دارید-هنرجوی تازه آموزش دیدهای که می خواهد جدی و واقعی شروع به تلاش کند. چه کار باید انجام دهد و چه پیشنهادی برای او دارید؟

حرفهی بازیگری مثل همهی حرفهها و مشاغل دیگر یک تخصص محسوب می شود؛ البته که شاید خوشبختانه یا متاسفانه -نه فقط درکشور ما، بلکه در خیلی از جوامع دیگر- نگاهی که به این حرفه می شود در ابتدا نگاهی سهل و دم دستی است و فکر می کنیم همین که می توانیم یک جمعی را بخندانیم یا اینکه مجلس گرم کن خوبی هستیم، پس یعنی بازیگر خوبی هم هستیم یا به طور مثال پررو بودن و رو داشتن را (پررو بودن نه به معنای منفیاش: اینکه خجالتی نیستیم و احساسات و منفیاش: اینکه خجالتی نیستیم و احساسات و مهمی می دانیم، پس یعنی بازیگر موفقی می شویم. خوب نه اینکه این ها نشان دهنده ی زمینه و استعدادی نباشد اما لزوماً کافی هم نیست. بازیگری هم مثل هر حرفهی

دیگری نیازمند تخصص و یادگیری تکنیکهای مختلف است. مهمترین چیزی که شاید یک نسل جوان برای ورود به فضای حرفهای و ماندگاری در آن نیاز دارد، زیست در موقعیتهای مختلف است؛ زیست اجتماعی. اینکه ما سعی کنیم خودمان را در موقعیتهای مختلف قرار بدهیم؛ تجربیات متفاوت و متعددی را پشت سر بگذاریم تا آنجایی که به سلامت روح و روانمان و اطرافیانمان صدمهای وارد نشود. تلاش کنیم از تجربیات دیگران ضدت موثر است؛ به خصوص رمانهای داستانی و نمایشنامه هایا فیلمنامه های مختلف قرار می شودقوهی تخیل مافعال بشودوخودمان را در مقام شخصیتهای مختلف قرار بدهیم و سعی کنیم زیست آن ها

نقدخواندن، آن هم بسیار! مثل نقد تئاتر: دیدن نمایش، تئاتر و فیلمهای مختلف: فرقی نمی کند که کیفیت آنها چگونه باشد. طبیعتاً فیلمها و نمایشهای خوب را بیشتر و حتی فیلمها یا نمایشهای بد را هم باید دید: بهدلیل اینکه یاد می گیریم که چگونه بازی نکنیم یا در چه آثاری حضورنداشته باشیم.

یک مثل قدیمی هست که میگوید: «شاید یک بازیگر موفق با نقشهایی که "بله" گفته و بازی کرده است. ماندگار نشود: بلکه با نقشهایی که "نه" گفته و بازی نکرده.ماندگارمیشود».اینکهماشأنوشخصیت کاریمان را حفظ کنیم و بلد باشیم چگونه با اطرافیان تعامل کنیم. اینکه سعی کنیم نبض جامعه را در اختیار خودمان داشته باشیم و با مردم و جامعه بجوشیم، به ما کمک میکند تا باشیم و با مردم و جامعه بجوشیم، به ما کمک میکند تا بشخصیتهای مختلف را از اقشار همان جامعه بازی بکنیم.

خوب بعضاً دیده ایم کسانی که با این اعتقاد و پیش فرض در دوره ی بازیگری شرکت می کنند که خوب سریال های ایرانی را دوست ندارند، سینمای ایران را ضعیف می دانند و تئاتر هم که اصلا مورد علاقه شان نیست؛ و بعد من پیش خودم می گویم چطور ممکن است؟ پس این عزیزان بعد از اینکه آموز ششان تمام شد، قرار است کجا بازی کنند؟ چه نقشی را بازی کنند؟ بالاخره قرار است در حوزه فرهنگ و هنر همان کشوری که داریم در آن آموزش می بینیم، فعالیت کنیم و نقش همان مردم مملکت خودمان را بازی کنیم. پس مگر می شود دوست نداشت؟ پس

بنابراین آن زیست فردی میتواند خیلی مؤثر باشد. طبیعتاً استعداد هم مؤثر خواهد بود و بخشیاش هم شانس است -قابل کتمان نیست- و تلاش و تلاش و تلاش.



#### ۳. در این زمینه ها به ما کتاب معرفی می کنید؟

همان طور که گفتم، برای کسانی که میخواهند وارد عرصهی بازیگری بشوند، خواندن رمانهای داستانی مختلف، اعم از رمانهای ایرانی و خارجی، میتواند خیلی مفید باشد. رمانهایی مثل "کلیدر و سووشون" همچنین خواندن شعر، دیوان حافظ، شاهنامه فردوسی و...؛ شاید بعضیها بگویند اینها چه ربطی به بازیگری دارد؟ ولی خوب کسی که ادبیات و فرهنگ کشور خودش را نشناسد. کسی که ادبیات و فرهنگ کشور خودش را ممگونی داشته باشد، طبیعتاً قومی تخیل ضعیفتری دارد؛ بنابراین، خواندن رمانهای داستانی ملی که با دارد؛ بنابراین، خواندن رمانهای داستانی ملی که با فرهنگ بومی خودش هم خوانی بیشتری دارد. خواندن فرمانهای خارجی مثل داستانهای پلیسی آگاتاکریستی یا بسیاری از رمانهای مطرح خارجی را پیشنهاد می کنم؛ اینها میتوانند بسیار مؤثرباشند.

در این زمینه کتاب هم زیاد نوشته شده است. کتابهای بازیگری متفاوت، مثل: مکاتب بازیگری لی استراسبرگ، مایزنر، استلا آدلر؛ اینها نه اینکه کتابهای مفیدی نیستن<mark>د</mark>. اما پیش از آ<mark>نکه دارای اندک</mark> تج<mark>ربها</mark>ی بشویم. معمولاً خواندناش خيلي توصيه نمي شود؛ چون به ما یک ذهنیتی میدهد که بعدا تغییر آن ذهنیت و هماهنگی<mark>اش با ف</mark>ضای کار <mark>حرفهای، ممک</mark>ن است آدم را یک مقدار تک بعدی کند. اما خوب کتابهایی مثل مکتب بازیگری لی استراسبرگ، استلا آدلر، مایزنر، نمایشنامه<mark>های</mark> چخوف<mark>، ن</mark>مایشنامههای شکسییر و آثار نمایشنامهنویسان ایرانی مثل استاد بهرام بیضایی، نادر برهانیمرند. محمد چرمشیر، غلامحسین ساعدی و حمید امج<mark>د</mark> میتواند به <mark>ما</mark> خیلی کمک کند تا پایهی مناسبی برای ورود به عرصهی بازیگری داشته باشیم. لزوماً هم بهشخصه با این تفکیک بازیگری تئاتر یا سینما موافق نیستم و اصلا اشتباه مصطلحی شده که جا افتاده است. پایهی بازیگری یکسان است؛ تکنیکهای مدیوم هایش با هم متفاوت است.

بالاخره در هر بازی، ما نیازمند تحلیل نقش،تحلیل شخصیت و همچنین بدن و بیان مناسب برای ارائهی آن

هستیم و طبیعتاً روی صحنهی تئاتر با مقابل دوربین سینما یا تلویزیون، از تکنیکهای مختلفی برای ارائهی آن نقش استفاده میکنیم. بعضی از این تکنیکها در این دو مدیوم لزوماً مشترک هستند و بعضی ها با هم اشتراکی ندارند: برای همین فکر میکنم تا آنجایی که میتوانیم کتاب بخوانیم: دایرهی واژگانمان را افزایش بدهیم و پشتوانهی ذهنی خودمان را با انبوهی از رمانهای داستانی، نمایشنامهها، فیلمنامهها و با دیدن تئاترها و فیلمهای مختلف تکمیل بکنیم.

۴. به طور معمول گفته می شود که حین خلق یک شخصیت، خودمان را به جای او بگذاریم و بازی کنیم، حرف بزنیم ورفتارکنیم.امروزماشاهدیک طیف گستردهای از زندگی نمایشی هنرمندانی هستیم که زندگی شخصی شان را در رسانه ها برای مخاطب بازی می کنند. به نظرتان علت چه می تواند باشد؟

اولاً این که، من خاطرم هست که استاد رضا کیانیان نازنین، یک بار حرف قشنگی زدند. گفتند: «یک بازیگر تمام تلاشش را انجام میدهد تا مردم او را بشناسند؛ آدمهای مختلف او را بشناسند؛ تبدیل به چهرهی معروف و بلکه هم در مرتبتی بالاتر محبوبی بشود و وقتی که معروف شد. متوجه نمی شوم که چرا حالا هی دنبال قایم کردن خودش است. تلاش می کند که خودش را قایم کند و خودش را خیلی در منظر عموم قرار ندهد».

این حرفه یک خاصیتی دارد؛ اینکه طبیعتاً فعالیتهای زندگی روزانهتان -خواسته یا ناخواسته- در یک اتاق شیشهای قرار میگیرد. با مدد تکنولوژیای که این روزها در دست خیلیها است. این ماجرا ظهور و بروز بیشتری پیدا کرده؛ با حرف شما تا حدودی موافقم و لزوماً چیز بدی نیست؛ اما متاسفانه مثل هر پدیدهی دیگری در کشور ما، قبل از اینکه فرهنگش جا بیفتد، اول ابزارش آمده است.

ما خیلی از بازیگران را داریم که زندگی شخصیشان را به منظرنگاهمخاطب عرضه میکنندواتفاقاًاحساس میکنند با این کار جذب مخاطب بیشتری برای خودشان دارند؛ اما در یک بزنگاهی که مشکلی پیش میآید، میگویند

چرا ما را قضاوت می کنید؟ در صورتی که وقتی داریم زمان خوشی هایمان را به مردم عرضه می کنیم حتی برای عرضه طراحیاش هم می کنیم، طبیعتاً پیشاپیش این اجازه را داده ایم که مردم در زمان ناخوشی ها هم ما را قضاوت کنند. اگر اصولاً با این قضاوت حال خوبی پیدا نمی کنیم، از همان ابتدا باید زندگی مان را جوری طراحی کنیم که نه آن خصلت مردمداری صدمه ببیند و نه اینکه لزومی داشته باشد هر آنچه را که در زندگی مان می گذرد. در منظر عموم قرار بدهیم: مثل همهی آدم های دیگر که یک منظر عموم قرار بدهیم: مثل همهی آدم های دیگر که یک هنوز فرهنگ استفاده از یک سری تکنولوژی ها را نداریم: ولی ابزارش را داریم و استفاده می کنیم. انشاءالله که این فرهنگ زودتر برایمان جا بیفتد که از این ابزار چگونه استفاده بشود.

۵. با توجه به صحبتی که پیرامون زندگی نمایشی داشتیم. میخواهیم تفاوت پیشرفت هنری دو شخصیت را با هم بررسی کنیم: شخصیت "الف" که همیشه در رأس حواشی دنیای هنر قرار دارد: جزئی ترین مسائل زندگیش را به مخاطبین میگوید و دربارهی اخبار ریز و درشت، واکنش نشان میدهد. در مقابلش شخصیت "ب" بیشتر به پرورش بعد هنری خودش می پردازد: شبکه اجتماعی وسیعی ندارد و زندگی رسانهای اش محدود است. با توجه به اینکه در ابتدا این دو شخصیت توانایی و نبوغ یکسانی در زمینهی هنری دارند، نتیجهی کوتاهمدت و باندمدت هریک از این فعالیت ها چگونه خواهد بود؟

خوب سؤال سختی است؛ به دلیل اینکه هرکدام مزایا و معایب خودشان را دارند. طبیعتاً کسی که در صدر اخبار است -حالا بعضاً ممکن است این اخبار، اخبار زرد و شاید موقعیتهای کاری متفاوتی هم برایش ایجاد کند. این قابل کتمان نیست که در شرایط فعلی، نه فقط در کشورما، بلکه در خیلی از کشورها، آدمهایی که صدر اخبار هستند - علیالخصوص اخبار حاشیهای- موقعیتهای شغلی شاید به نوعی بیشتری برایشان فراهم می شود. از باب ماندگاری هم، این دو خیلی شرایط متفاوتی پیدا

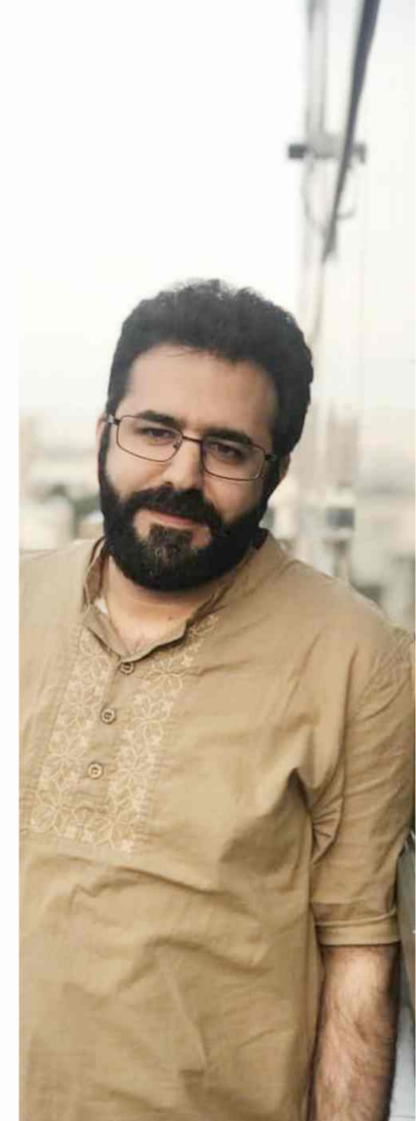








مىكنند؛ آن كسى كه بدون حاشيه ترو آرام ترزندگى مىكند و خیلی اهل بازیها و به اصطلاح شامورتیبازیهای رسانهای نیست. لزوما در حرفهی خودش، آدم ماندگارتر یا متداوم تری نمی شود. کما اینکه خیلی از عزیزانی را داریم که اتفاقا بازیگران خوبی هستند و سبقهی خوبی هم دارند؛ ولى از آنجايي كه از نقد روز جامعه فاصله دارند، آرام آرام از یادها میروند و در اصل به غار تنهایی خودشان کوچانده میشوند؛ اما تجربه ثابت کرده که شما در استفادهی درست از این ابزار و بهنوعی مدیریت فضای رسانهای خود و اینکه چه میزان از زندگی شخصی تان را در منظر عموم قرار بدهید، می توانید تا جایی که در توانتان هست، از مزایای این تکنولوژی استفاده کنید، مداوم خودتان را در معرض نگاه قرار بدهید و سعی کنید جذب مخاطب بیشتری داشته باشید؛ به همین ترتیب، مضرات و آسیب هایش را کم کنید. اما خوب، این سؤال شما مثل همان سؤال قديمي "علم بهتر است يا ثروت" است. واقعا هیچوقت نمیشود جواب قطعی به آن داد؛ یعنی ما ممکن است در موقعیتی قرار بگیریم که بگوییم برای کسب علم، اول نیازمند یک ثروتی هستیم تا بتوانیم به سراغ آن علم برویم و آن را یاد بگیریم و بعضی مواقع می گوییم تا علمی نباشد، اصلا تروتی نمی آید. در اصل خیلی دو پهلو و چند پهلو است و نمی شود یک نسخه را پیچید. نسبت به هرکس متفاوت می شود ولی خوب کسانی در جامعهی ما هستند که به واسطهی فضای زرد یک مدتی در صدر اخبار قرار میگیرند و بعد یک آدم دیگری با یک مدل دیگری پیدا میشود و مخاطب به سمت او گرایش پیدا میکند و این فرد از دایرهی نگاه مخاطبين حذف مىشود. اين خصلت اين حرفه است و می گویم بستگی دارد چطور بتوانیم این فضا را مدیریت كنيم.



#### ۶. می شود این صحبتی را که شما کردید. به عنوان یک اخلاق حرفهای قلمداد کرد؟

تعریف دارد؛ اخلاق بر اساس چه متر و معیاری؟ یک ویدئویی از حامد بهداد در مصاحبه با آقای گلمکانی در مجلهی فیلم منتشرشد؛ یک جملهی قشنگی میگفت: «متر و معیار خوب و بد چیست و چه کسی است؟ مثلا من باید ناراحت باشم که فلان فیلم را بازی کردم؟ اصلا چرا باید ناراحت باشم؟ آن لحظه را زیست کردهام ولو به غلط...»

یس بنابراین اخلاق، نسبی است و برحسب نظر و سلیقه یا سطح شعور و سواد اجتماعی و یا سطح کیفی زندگی هر شخص متغیر است؛ اما یک پایه هایی دارد. بله، متاسفانه در این حرفه کسانی هستند به محض اینکه به یک شهرتی می رسند، زمینه های اخلاقی را فراموش می کنند یا زیر یا میگذارند؛ احساس میکنند حالا که به جایگاهی رسیدهاند، حق دارند هر طور دلشان میخواهد رفتار کنند؛ راجع به هرچه دلشان می خواهد هر اظهار نظری را بكنند وطبيعتاً اين به وجههي خودشان هم آسيب ميزند. اما ما باید این را با آن دغدغه و کنشهای اجتماعی مرسوم تفکیک کنیم. مثل اینکه همهی ما یک تحلیل سیاسی و برای خودمان داریم؛ همهی ما یک تحلیل اجتماعی از شرایط اجتماع خودمان داریم. این با اظهار نظرهای بی مورد راجعبه همه چیز فرق میکند. یک هنرمند هم مثل همهى اقشار جامعه مىتواند تحليل داشته باشد که می تواند درست نباشد و یا درست باشد؛ اما چون هنرمند بیشتر در منظر نگاه عموم قرار می گیرد. یس بیشتر هم قضاوت میشود؛ بنابراین اگر زمینههای اشتباهش بیشتر باشد، بیشتر دیده می شود. برای همین است ما میگوییم که خوب مثلا چرا فلانی راجعبه موضوعی نظر داده است؟ در حالی که او هم مثل بقیه اقشار جامعه است؛ البته بايد اين ابراز نظر را مديريت كند و آن را در چهارچوب سطح سواد خودش بیاورد و به سواد مخاطبش هم نگاه کند که آیا مخاطب الآن منظورش را می فهمد یا باید جور دیگری بگوییم که متوجه بشود؟ یا اصلا الآن نبايد حرفي راجعبه فلان موضوع بزنيم و بگذاریم یکذرہ بگذرد و بعد اظهار نظر کنیم یا اصلا اظهار

نظرنکنیم.خیلیشرایط حساسیاست.یکاتفاقیمیافتد؛ اظهار نظر نکنی یک سری هجمه دریافت میکنی که چرا راجع به فلان موضوع حرف نزدهای، اظهار نظر بکنی یک عده میگویند چرا اصلا حرف زدی؟ میگویم، بالاخره هرکاری بکنی، یک عده موافق یا یک عده مخالف خواهد داشت.

۷. برای ما از مصادیق پیشرفت واقعی بگویید؛ اسطورههای بازیگری ما، چطور توانستهاند از دام توهم پیشرفت در امان بمانند و به واقعیت آن برسند؟

ازبزرگانی کهنمونههای بی بدیلی هستند. خیلی هارامی شود نام برد؛ چه ایرانی و چه خارجی. اگر بخواهم از ایرانیها نام ببرم، خوب به نوعی میتوانم هم از کیفیت زندگی و هم کیفیت فنی و هنری بازیگران بزرگی مثل: استاد علی نصيريان، استاد عزت الله انتظامى، استاد داود رشيدى، استاد محمدعلی کشاورز، استاد احمد آقالو که به نظرم ستارهی بیبدیلی در تئاتر کشورمان بودند، استاد حمید سمندریان، علی رفیعی، خیلی از بازیگران و هنرمندان و کارگردانان دیگری مثلا در سینما مثل: بهرام بیضایی، مثل یرویز فنی زادہ؛ خیلیھا را می شود نام برد. اگر نخواھم یک موقع خدایی نکرده خوانندگانتان بگویند چرا همه را از آقایان نام برد و نگاه من را به نگاه جنسیتی تعبیر نکنند، از خانمها هم می شود خیلیها را نام برد؛ مثل: سرکار خانم روپا تیموریان، خانم فخری خوروش، سرکار خانم سيمين معتمد آريايا به تعبير عام مردم فاطمه معتمد آريا، خانم گلاب آدینه، گوهر خیراندیش؛ هنرمندان بسیاری را می شود نام برد؛ سرکار خانم هما روستا که واقعاً بی نظیر بودند.

اتفاقاً در همین مثالها شما دقت کنید؛ مثلا احمد آقالو؛ خوب آقای آقالو یکی از فوق العاده ترین بازیگران تئاتر بودند و در تصویر هم حضورهای درخشانی داشتند؛ یک نمونهی خیلی خوب از آدمی که زندگی بسیار سالم و دغدغهمندی داشت و به شدت روی بازی خودش و بعد فنی و کیفیت آن حساس بود اما حق بدهید اگر الآن در سطح جامعه برویم و بپرسیم: احمد آقالو؟ خیلیها نمی شناسند و بعد آدم - یک نسل جوان- پیش خودش



می گوید: بیااین یک نمونه برای من، سال ها کار کرد، خوب هم کار کردولی خیلی کم اورامی شناسند. چرامن باید بروم به آن سمت و بعد کسی من رانشناسد؟ واقعاً خیلی کسان دیگر را می شود نام برد: مثلازنده یادمهدی فتحی.

برای همین می گویم که آن قسمت صحبتهای قبلیمان خیلی نسبی و حساس است؛ به نظر من دلیلش این است افرادی که ماندگار شدهاند، دارای یک اصول و قواعد درستی بودهاند. مثلامن افتخار این را داشتم که مدتی به واسطه ی اجرای آقای نصیریان در سالن اصلی مجموعهی تئاترشهر. از نزدیک ایشان را می دیدم. کارشان یک نظم مثال زدنی دارد. وقتی اجراساعت ۸:۳۰ شب بود. ایشان هرروزساعت ۵ بعد از ظهردرمجموعهی تئاترشهر آماده بودند؛ یک دفتر چه داشتنداز

> نکاتی که باید در بازی خودشان رعایت می کردند و هر شب یادداشت های جدیدی به آن اضافه می شد: آن رامرورمی کردند. رأس ساعت باید گریم می شدند: لباس می پوشیدند و آماده بودند. نرمش قبل از

اجرایشان، گرم کردن صدایشان و رأس ساعت ۸ شب در سالن در جایگاه خودشان نشسته و آمادهی این بودند که تماشاگرواردسالن بشودوحتی همیشه اصراربراین داشتند که تماشاگر نباید ساعت ۸:۳۰ دقیقه تازه وارد بشود: ۸:۳۰ دقیقه باید نمایش شروع بشود. معلوم است که این افراد میتوانندبه یک جایگاه عجیبی برسند که تااین همه سال هنوز برایشان نقش اصلی نوشته بشود. رازماند گاری شان به نظرم همین سالم زندگی کردن و سلامت رفتار و اخلاق حرفه ای است.

#### ۸. آقای ایمانیان!

#### نقدچطورحالسیارہیتئاترایرانرابھترمیکند؟

ببینید، متاسفانه این روزها چندتا مطلب و مبحث با هم دیگر ادغام شده و خلط مبحث دارد صورت می گیرد. اینکه مانقد را صرفاً باانتقاد اشتباه گرفتیم. یعنی فکر می کنیم هرجایی رامی خواهیم نقد کنیم، باید حتماانتقاد کنیم، تخریب کنیم، بکوبیم ونابودش کنیم، این یک مطلب.

ما متاسفانه نه هیچوقت نقدگوهای خوبی بودیم، و نه نقدشنوندههای خوبی؛ یعنی در مقابل نقد بلافاصله جبهه میگیریمومیگوییم کهاصلانباید به حرفاین آدم توجه کرد

و وقتی هم می خواهیم نقد را بگوییم، به طرف مقابلمان به چشم طعمهای نگاه می کنیم که باید تکهپارهاش کنیم و او را از بین ببریم.

نقد طبیعتاً می تواند خیلی موثر باشد؛ در این شکی وجود ندارد. روزی که نقد. تحلیل و نقادی در جامعهای از بین برود. نشان دهندهی این است که آن جامعه مضمحل شده و رو به نزول است؛ اما. چگونه نقد کردن هم خیلی مهم است. اینکه ما ذرهبین را فقط روی نقاط منفی بگذاریم؛ اینکه ما برداشت خودمان را درست مطلق بدانیم و بگوییم که و لا غیر؛ و غیر از این اصلا امکان پذیر نیست. نقد می کنیم، هدفمان در اصل این است که باب گفتگو را باز کنیم و زمینهی آن را فراهم کنیم. خوب اینکه ما نوعی نقد کنیم که اصلا زمینه برای گفتگو فراهم نشود و بیشتر، فضا برای مجادله و دعوا فراهم بشود. این نشان دهندهی این است که ما بلد نیستیم نقدمان را خوب بیان کنیم ولو اینکه نظرو نقدمان نقد درستی باشد.

می تواند خیلی موثر باشد. به واقع کشور ما خودش یک سیارهی جداگانه است و تئاترمان سیارهای در دل این سیارهی جداگانه، شاید یک سیارک دیگری است؛ مناسبات، مراودات و مراتبش کاملا به همریخته است و نیازمند آدمهایی است که صریح، شفاف، بی پرده، رک ولی درعین حال منصف، واقع بین و منتقد باشند نه صرفاً انتقاد کننده.

می شود بعضاً جاهایی هم نقد مثبت انجام داد. می تواند خیلی موثر باشد؛ اما به شرطی که ما خوب گوش بدهیم؛ خوب گوش کنیم نه اینکه فقط بشنویم؛ گوش کنیم. بین این دو تا تفاوت است. می گویند که یک بازیگر باید بتواند خوب گوش بدهد: نظر همدیگر را فهم کنیم و مقابل هم جبهه نگیریم. همدیگر را تکه پاره نکنیم. فکر می کنم نقد خیلی می تواند موثر باشد نه در حوزه تئاتر، در هر حرفه و شغل و مراتب دیگری.

۹. اگر صحبت یا پیشنهادی هست، ما به می شنویم. خواهش میکنم. صحبت پایانیام این است که اهل تحلیل باشیم. اهل دودوتا چهارتا باشیم. سعی کنیم سطح

سواد. سطح کنش و سطح کیفی زندگی جامعه ی ما به یک سطحینگری ای رسیده که شاید بخشی اش به دلیل همین چند اینچ کوچک کف دستمان. تحت عنوان موبایل است و اینکه ما به فضای شبکه های اجتماعی ختم شدیم. (من از واژه ی فضای مجازی برایش استفاده نمی کنم چون در زندگی روزمره ی فعلی به نوعی از هر فضای دیگری حقیقی تر شده است).

احساس می کنم در جامعهمان داریم اخلاق را فراموش می کنیم -متاسفانه می توانم بگویم بخش وسیعی فراموش کردیم- تصور می کنیم چون چندتا کلید زیر دستمان است و می توانیم یک صفحه ی مجازی جعلی از خودمان داشته باشیم و هویت واقعی خودمان نباشد. هر مدلی دلمان بخواهد حرف بزنیم و هر مدلی دلمان بخواهد نظر بدهیم: فحاشی کنیم و از الفاظ رکیک استفاده کنیم: چون کسی نمی داند که این کیست.

ما اخلاق را در جامعهمان از دست دادهایم. این بی اخلاقی خیلی صدمات دیگری هم دارد و لطمههای بسیار زیادی میزند. اینکه ما خودمان یا جریان فکری و یا جریان معرفتیمان را درست مطلق میدانیم و میگوییم بقیه محکوم و مختوم به نابودی هستند. این هم دارد صدمه جبران نایذیری به ما میزند. ما قدر همدیگر را نمی دانیم. با همدیگر مهربان نیستیم. استاد شجریان یک بار جملهی خوبی گفتند: «قدر همدیگر را بدانیم. چون زندگی جز دیدارها نیست. چون تنهایی که خاطرهساز نیست برای ما و خاطرهانگیز نیست. اما دیدارهاست که میگوییم ... فلان روز یک جایی همدیگر را دیدیم و فلان حرف را زدیم»: احساس میکنم در جامعهمان نامهربان شدیم و هیچکس جز خودمان نمیتواند به ما کمک کند. اگر خودمان قدر همدیگر را ندانیم، هیچکس، هیچ نیروی خارجیای، هیچ ورودی دیگری از هیچ جای دنیا نمی تواند ما را درست کند مگر اینکه خودمان بخواهیم و از خودمان شروع کنیم. این خودمان هم لزومی ندارد خیلی خودمان بزرگی باشد. به اندازهی توان و قدر دریافت خودمان از زيست اجتماعي. اميدوارم مهربان بشويم واخلاق جامعهمان برگردد. امیدوارم. غمتان کم و روزگار به کامتان باشد.



### نیمکت سفید، در حوالی ما آیا ما به طور واقعی **در زندگ**ی پی*شر*فت م<mark>ی کنیم</mark> یا فقط توهم آن را داریم؟

### یاسمنزادہگلپایگان

دانشگاهعلامه طباطبانی مدت زمان مطالعه: ۱۰ دقیقه

پیشرفت در زندگی یک مسئلهی کاملا واقعی، محسوس و ملموس است. وقتی ما در زمینهی علم و دانایی، دارایی و ثروت، توانایی و قدرت، رشد می کنیم و از درجهی کمال به درجه بالاتر آن می رویم، یعنی پیشرفت کردیم. خداوند متعال در ما زمینهی پیشرفت و کمال در تمامی عرصه ها را قرار داده است و خود نیز کمال مطلق است. هرچه ما به سمت قدرت و علم خدا برویم و پیشرفت کنیم. به سمت کمال مطلق رفته ایم. مثل خورشید که هر کس به اندازهی بهرهی خودش می تواند از آن استفاده کند. یکی خانه اش را رو به خورشید می سازد - در جهت کمال و پیشرفت و بهرهاش هم استفاده از نور خورشید است، و دیگری پشت به خورشید - در حالی که فکر می کند در حال پیشرفت است - و هیچ بهره ای از نور ندارد. پیشرفت واقعیت دارد. اما یک سری ها پسرفت دارند

فاطمه، ۲۲ ساله/ دانشجو

هیچ چیزصد درصدی وجود ندارد امامسلماً درزمینههایی هم پیشرفت میکنیم؛ چون کشف و اختراع میکنیم و به پشتوانهی دانشمان به ایده آلهای زندگی نزدیکتر میشویم

زهرا،۴۴ ساله/فرهنگی

Va

واژهی "پیشرفت"، مخصوص کسانی است که طالب آن هستند. برای کسی که طالب پیشرفت نیست، پیشرفت چندانی در کار نخواهد بود؛ و همچنین کسی که به دنبال پیشرفت در زندگیاش است، نباید تنها با توهم، انتظار پیشرفت در هر حوزهای از زندگیش را داشته باشد؛ بلکه باید عزم خود را جزم کند و برای رسیدن به جایگاهی که خود را در آنجا تصور می کند از هیچ تلاشی دریغ نکند و تمام نیروی خود را به کار گیرد. در این صورت، در زندگی خود شاهد پیشرفتهای گوناگونی خواهد بود

ما در زندگی پیشرفت میکنیم، ولی اگر بخواهیم: همه چیز به خودمان بستگی دارد. اگر بخواهیم پیشرفت کنیم قطعاً به آن میرسیم و اگر نخواهیم هم قطعاً نمیرسیم... این ما هستیم که توهم یا واقعیت زندگی را میسازیم هستی، ۱۵ساله/ دوبلور

گاهی پیشرفت هم با توجه به شرایط زندگی، کاری عبث تلقی میشود. ما انگار هر روز درحال دویدن روی تردمیلی هستیم که روزی گمان می کردیم جادهی موفقیت است و حالا مشخص شده است که، نه.

آمیتیس،۳۱ ساله/ کارشناس آزمایشگاه

آدمها رویاهای زندگیشان را در تکامل آینده و پیشرفت آن میدانند؛ پس قطعاً اگر با همان رویای زیبا به پیش روند حتماً به مقصد خواهند رسید و این یعنی پیشرفت حاصل شده است.

سمیه،۴۰ ساله/ خانه دار

زندگی پر از فراز و نشیب است. هر لحظه از زندگی به دلیل وجود محدودیتها و خیلی چیزهای دیگر، باید دست به انتخاب بزنیم و همین انتخابهاست که باعث پیشرفت یاپسرفتمامیشوند.زمانیماپیشرفتمیکنیمکهدرجهت

رشد خودمان (چه شخصیتی، چه ارتباطی و چه روحی) قدم برداریم و کاری انجام بدهیم. قاعدتاً آن نمایش هایی که آدمها باپول وماشین وشغل وموقعیت شان به صحنه می برند توهم پیشرفت است. فکر می کنم بیشتر اعضای جامعه ما توهم پیشرفت دارند چون پیشرفت را در این چیزهای مادی و ناماندگارمی بینند

حورا،۲۲ ساله/کارشناساقتصادکشاورزی

پیشرفت، عدم پیشرفت و توهم پیشرفت درزندگی هر آدمی بستگی به تلاش خودش دارد. هر چقدر پشتکارو تلاش بیشتر باشد، پیشرفت زندگی سریع ترمی شود؛ در نتیجه، زندگی ایده آلی را که می خواهد، می تواند داشته باشد. انسان موجودی است که همواره به دنبال بهترین اتفاقات وامکانات است. به نظر من حتی اگر موفق هم شده باشد، باز هم از مسیر دست نمی کشدوفکرمی کند که توهم بوده و باید بیشتر تلاش کند علی، ۲۳ ساله / دانشجو

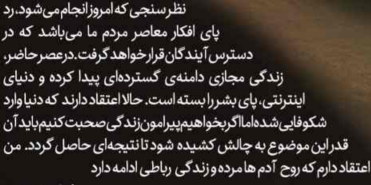
قاعدتاً پیشرفت را می شود از جهات مختلفی بررسی کرد. پیشرفت اجتماعی که خب قابل تشخیص است. پیشرفت مالی هم که قابل محاسبه است...اما چیزی که هر کسی نمی تواند آن را تشخیص بدهد و یا ممکن است راجع به آن دچار توهم شود.پیشرفت معنوی.شخصیتی ومعرفتی است. فکر می کنم برای این موضوع باید یک چهارچوب ومعیارمشخص پیشرفت کنیم و ببینیم چقدر نسبت به آن هدف توانسته ایم پیشرفت کنیم. البته که تعیین آن چهارچوب هم کار آسانی نیست و نیاز به تفکرو جست و جوو تجربه دارد

سحر،۲۵ساله/بیکار

بنظرم انسان دائماً در حال حرکت درزندگی است؛ یعنی هیچ وقت ثابت دریک نقطه یواحد نمی ماند. حالاگاهی پیشرفت میکند، گاهی پسرفت؛ ولی توهم نیست، چون توهم، تصویری است که بازتابی ندارد. اما پیشرفت یک حرکت منسجم روبه جلواست

نازنین،۱۹ ساله/دانشجو





#### فرشته/مجرى

پیشـرفت فـردی، تحقـق عملی و نظـری اهـداف پیش بینی شـده و قابـل انتظار بعد از طـی فرآینـدی هدفمنـد و کنترل شـده و عقل محـور است.... و توهم پیشـرفت، هر گونـه تلاشـی را شـامل میشـود کـه فاقد سـه رکن گفتـه شـده دربـالا بـوده و درذات خود امـری بـدون برنامـه ریـزی، هیجانـی و بـاری بـه هـر جهت باشـد که طبیعتـاً پیامـد آن اتلاف و اضمحـلال است. پـس هـم پیشـرفت وجـود دارد و هـم توهـم آن. و ایـن دو کامـلااز هم جدا هستند

#### سعيد،۳۲ ساله/مشاورخانواده

پیشـرفت کمّـی، در برخـی حوزههـا وجـود دارد؛ مثـل پیشـرفت در فنـاوری و علـم. اما بـه معنای اعـم و کیفی. یعنـی همزمـان درهمـهی حوزههـا و تـوام بـا احسـاس بهتـر انسـان نسـبت بـه خویـش، پیشـرفتی نمیبینـم؛ حتی بهزعم من توهمی از پیشرفت هم نمی توان داشت

#### ساناز،۳۹ ساله/جامعه شناس

بایـد دیـد منظـور از پیشـرفت چیسـت؟ مـا در زمینـهی تکنولـوژی مـدام در حـال پیشـرفت هسـتیم ولـی در ابعـاد دیگـر متاسـفانه پیشـرفت قابـل ملاحظـهای نمی کنیـم کـه هیـچ، بلکه در بعضی مسـائل پسـرفت هـم داریم: بعنـوان مثـال در مطالعـه و اخلاقیـات. میشـود گفـت، مـا بخشـی از دنیـا را میبینیـم و چـون در آن بخـش پیشـرفتی حاصـل شـده، درمجموع توهم پیشرفتداریم

صادق،۶۵ ساله / شغل آزاد

امیدوارم دنیا قدر آدمهای پویا و روشن فکر را بداند و کاری نکند که دلسرد بشوند. شرایط زندگی، ثانیه به ثانیه متفاوت است؛ یعنی در لحظه ای ممکن است پیشرفت کنیم و در لحظه ای با همان کار واحد در توهم پیشرفت به پسرفت برسیم. این پسرفتهای نقاب زده، روز به روز در بین اقشار مختلف جامعه پررنگ تر می شوند. توهم یعنی اینکه هرچه تلاش می کنی، می خواهی خودت را بالا بکشی (چه از لحاظ اقتصادی، چه تحصیل) درجا که نمی زنی هیچی. به عقب هم برمی گردی. فارغ التحصیلان زنی هیچی. به عقب هم برمی گردی. فارغ التحصیلان زیادی در رشته های مختلف و مقاطع متفاوت در حال زیادی در رشته های مختلف و مقاطع متفاوت در حال حاضر وجود دارند که شغل مناسب پیدا نمی کنند. آیا تمام تلاش و انرژی شان را در بهترین سال های عمرشان

مرضيه،۲۶ ساله / داروساز

یاسخ به این سوال بستگی به این دارد که واژهی پیشرفت برای هر شخصی چطور تعریف شده باشد؛ گاهی اوقات پیشرفت و موفقیت، رسیدن به خوشحالی، رسیدن به شغل مورد نظر، قبولی در رشته خاص وغیره است. بعضی هم با یک عمل زیبایی معتقدند که پیشرفت کردهاند. شخصی صرفاً با خرید یک گوشی مدل بالا، نمایش آن در شبکه های اجتماعی و جذب مخاطب به خواستهاش رسیده و قطعاً از نظر خودش پیشرفت کرده است؛ حتی اکه این پیشرفت، موقتی باشد. من در پی انتقاد از هیچ كدام از تعاريف پيشرفت از ديد اشخاص مختلف نيستم. این موضوع به زندگی شخصی هر فرد مربوط است و نبايد قضاوت كنيم، فقط مىخواهم عنوان كنم كه رسیدن به پیشرفت و تشخیص اینکه توهم هست یا نیست بر می گردد به زاویهی دید هر یک از ما نسبت به ییشرفت که برای هر کس متفاوت می باشد. اگر از ییشرفت خودمان برای دیگران تعریف کنیم، ممکن است تعدادی بر این عقیده باشند که هنوز پیشرفت نکردهایم. <u>چرا که پیشرفت از نظر ما با آن ها کاملا فرق می کند. پس</u> یاید برای رسیدن به پاسخ این سوال به خودمان و دهنیت خودمان برگردیم؛ البته نباید فراموش کنیم که محیط و اطرافیانمان، هم در شکل گیری تعریف این واژه

(پیشرفت) و هم در رسیدن به آن، دخیل هستند. به امید فرداهای روشن برای همه

الهام،۲۸ساله/دانشجو

همان طورکه همه میدانیم، زندگی جنبه های مختلفی دارد. ممكن است يك شخص روى جنبه هاى روحى اش كار كندوبه تعالی برسد. ممکن است شخص دیگری روی جنبههای جسمانیاش کار کند و یا حتی جنبههای اقتصادی مد نظر شخص باشند اما من به شخصه ترجيح مىدهم دربارهى مبحث شخصیت و رشد اجتماعی صحبت بکنم. اگر کسی بتواند شخصيت اصلى خودش رابشناسد (نقاط ضعف وقوت خودش رابشناسد) ویا اصطلاحاً به خودش بیاید، می تواند در خیلی از زمینههای مذکور رشد کند. بطور مثال شخصی که هوش هنری کمی دارد ولی علاقه ی زیادی دارد نسبت به کسی که استعدادوهوش هنری دارد، خیلی خیلی بیشترباید تلاش کند و مطمئن باشد با تلاش بالاخره مهارتهای لازم را کسب خواهد کرد و در اخر کسی هم که بتواند مهارتهای زیادی در زندگی کسب کند و اصطلاحاً ادم پُری بشود، می توانددرمراحل مختلف زندكي اشموفق باشدو ييشرفت كند. همانطور که بزرگان فرمودهاند خواستن توانستن است؛ البته من هم اضافه کنم که خواستن وتلاش کردن، توانستن است. نيلوفرا٣ ساله/نقاش

به نظرمن آدم باید کمی همت داشته باشد تا بتواند پیشرفت کند؛ مثلاً من دوست دارم در هنر پیشرفت کنم اما اگر همت نکنم هیچ پیشرفتی نمی کنم و پس از مدتی دچار توهمهای متفاوت می شوم؛ حالا هر کس بنا بر شخصیت خودش. یکی خوش بین است و دچار توهم پیشرفت می شود؛ یکی هم بدبین است وتوهم می زند کسانی هستند که نمی خواهند او پیشرفت کند؛ چون نفس و ذات انسان رخوت را نمی پذیرد و دوست دارد دربارهی در جازدن هایش بهانه تراشی کند معصومه،۵۵ ساله / رابط خانه ی بهداشت





خليل

#### مريم يورانصاري

کارشناسی ارشد کشتی سازی دانشگاه امیر کبیر مدت زمان مطالعه: ۷ دقیقه \* به درخواست نویسنده، لحن این داستان برای القای فضای مد نظر به صورت محاورهای منتشر شده است."

> خلیل اولین نفری بود که مرد! ما آدمای زیادی رو کشته بودیم؛ اما مردن با کشته شدن خیلی توفیر داره. شرط می بندم خلیل دوس داشت یه تیر صاف بخوره وسط پیشونیش، اونم وقتی که هزار نفر پشت شونه هاش سنگر گرفتن. اما خلیل فقط مرد. چشاشو بست و روی تنها بازموندهی جنگی ننهاش، یعنی تشک زهوار درفتهی گوشهی کپر، رفت که رفت. بعد خبرشو به جای صدای تیر و خمپاره، صدای جیغ زنا به ما که یه جادهی دراز دورتر از جنگ منتظر کشته شدن نشسته بودیم رسوند.

> ما بالای سرجنازهی خلیل با آن شونههای بزرگ و صورت آفتاب سوختهاش که حالا حسابی سفید شده بود. ایستاده بودیم و جرئتمون رو هی با آب دهن قورت میدادیم که از دهنمون نپره و نگیم که حال خلیل رو با این شونهها...

> که علی پرید وسط: کجا خاکش کنیم حالا؟ بیابون و تمام چادرا و حتی تمام مرز هیچوقت انقد ساکت نشده بود. بعد دایرهای که از سایههامون بالای سر خلیل درستشده بود. یهن شد و تمام بیابونو گرفت. ما هر کدوم

رفتیم که یهگوشه رو پیدا کنیم تا برای خودمون باشه. جنگزدگی درست مثه یک دایره گرد بود. می چرخیدیم و گوشهای پیدا نمیشد. عامو دورتر از همهی ما نشست روی زمین و رفت توی نخ زنا.

رقص خاک با عبا تنها گوشهای بود که از جنوب برامون جا مونده بود. همین بود که خیره شده بودیم و دم نمیزدیم. ننهی خلیل جلوی کپر کاهگلیشون توی خاک غلت میزد، زنای دیگه با سرای برهنه دورش میچرخیدن. عامو گفت: باید همین جا خاکش کنیم، بدون شناسنامه کسی خاکش نمی کنه.

بعد باز خیره شد به زنا و بغضشو قورت داد: اسم نمیذارن رو قبرش...

یک نفر توی جمعیت گفت: پ شهرداری چی؟ شهرداری میاد می بره خاکش میکنه.

عامو جواب داد: شهرداری برای خاک کردن آشغالاست. ما آدمیم.

یه نفر دیگه گفت: جنگزدهها رو کجا خاک میکنن؟ ببریمش همون جا.

عامو طاقتش داشت تموم می شد. زل زد تو چشماش: کسی از جنگ زنده برنمی گرده. این جور حساب کردن کسی از جنگ زنده برنمی گرده. همون جا خاکشون می کنن که خونه هاشون هست وبچه هاشون هستن. کجان؟بریددنبال ننهی خلیل بگیدبیاد.باید پسر شو همین جا خاک کنیم!

پیرزننگاش خیره بود به می پیرزن کو تعلیم با عامی کلیم. پیرزن نگاش خیره بود به شط. بعضی وقتا سر شو برمی گردوند سمت جاده. ولی حتم دارم صدامونو نمی شنید. زینب سرشو عقب و جلو می برد؛ عینهو خوابزده ها می رفت سمت ننه خلیل: نمی ذارم خاکش کنید. نمی ذارم دست کسی بهش بخوره.

بعد محکم کوبید تو صورتش، زنا دستاشو گرفتن. روسریش افتاده بود و شرجی موهاشو به گردنش چسبونده بود.

زینب خلیل رو صدامیزد و صدای جیغاش موج مینداخت به تن شط. ننه خلیل حتی سرشو برنگردوند.

یکیاززناگفت:خاکسرده وقتی خاکش کنن آروممیشن. دلم خواست بگم: هرکی تو خاک خودش بخوابه آروم میشه، فکر میکنی خلیل با اون شونه هاش... وسط بیابون میخوابه و کل شهریادشون میره؟

ولی نگفتم. آدمیزاد توی غربت بی زبون می شه. برا همین عین سایه ایستاده بودیم بالای سر جنازه و دم نمیزدیم. چشامون بین ننه خلیل و زینب دودو میزد. ننهاش رفت سمت زینب. شونههاش پهن شده بود. شلهی زینب رو کشید رو سرش.

بعد از کنارمون رد شد. انگاری همهمون روح بودیم و فقط خلیل زنده بود. رفت سمت جنازه. زینب دوباره دوید سمتش، میخواست جنازه رو بغل کنه. ننهاش دستشو سپر شونههای خلیل کرد: برو کنار دختر، هنو نامحرمید. نمی بینی دارن نگامی کنن؟

ننه خلیل برگشت، زل زد تو چشامون، تو چشماش هیچی نبود، عین یه خونه بعد از خمپاره، ساکت، خالی، خراب بعدعاموروکنارکشید.عامونگامون کرد:پیرزنمی خواد امشب با پسرش تنها باشه. کسی سمتش نره. باز عین اینکه ما روح باشیم و فقط جسد خلیل زنده باشه

از بینمون رد شد. انگاری که از وسط تنمون رد میشد. یکی از پسرا زد تو پهلوم: مورمور میشه تنم.

ننه خلیل خمیده راه میرفت. حقم داشت. حالا که خلیل با اون شونه ها... هزارتا چشم خیره شدیم به کپر خلیل وننه اش. درو بست. پاهامونو کشیدیم روزمین، رفتیم سمت کپرامون، بعد سرامونو محکم تو بالش فشار دادیم. تا صب نخوابیدیم. صب همه در خونه ی ننه خلیل جمع شدیم. هرچی صدازدیم صب همه در خونه ی ننه خلیل جمع شدیم خیل کرد. همه مون سرامونو کج کردیم.انگاری منتظر بودیم خلیل بلند شه وایسه، دعوتمون کنه.

سرامون عین وقتی به جاده خیره میشدیم خم بود. ما یه جایی ته قلبمون منتظربودیم جاده روبرگردیم. برسیم به شهر. آجرای زیر آوار دوباره به هم بچسبن، خمپاره ها و ترکشا برگردن تولوله هاشون، مامنتظربودیم تایکی ازوسط آوارزنده بشه، صدامون بزنه برگردید. شهر آزاده...

زینب دراز کشیده بود روتشک خلیل، دستاشو حنا بسته بود، موهاش دور گردنش و بالش افتاده بودن. سفید شده بود. انگار همه تنش رخت عروسی باشه.

مردا ازش رو گرفتن، یکی از زنا نشست کنارش: ننه خلیل کجان؟ والا درستش نیس، پ باید تقاص پس بده خلیل؟ از دیروزجنازهروخاکه.زینب؟ باتونم؟ سرشو بالا نیاورد. فقط خندید. یکی از زنا گفت: زار عزا گرفتشون، نگفتمتون.

زینب بلند شد، عین یه عروس که لباس عروسش رو موجا افتاده باشه نرم راه میرفت. چشامون دنبالش بودن، ولی خبری از خلیل نبود.

ننه خلیل و جنازه غیب شده بودند.

آخرش زنا لب شط پیداش کردن. از اون ور شط می شد نخلا رو دید. دور بودن. ولی سایه شون می افتاد تو شط. عین سایه ما، بالای جنازهی خلیل. ننه اش داشت لب شط می رقصید. نی ها با هاش می رقصیدن. نخلا از دور کل می کشیدن انگار. بعد یهو نگاهش افتاد به ما، بلند کل زد: عروسی خلیله. زنا باز سراشونو برهنه کردن.

زینب با پاهای پتی کنار ننه خلیل کل میکشید، اونم میرقصید، اشکاشو محکم با پشت دست پاک میکرد، پاهاشو میکوبید رو زمین. قرار بود زینب تو بغل خلیل با اون شونههاش...

مردا دویدن سمت چادر خلیل. بعد یه نفر شونههای ننه خلیل رو گرفت و تکون داد: چیکارش کردی؟ جنازه کجاست؟

ننه خلیل عین ماهی از دستشون در میرفت. بازم می رقصید، کل میکشید. بعد ایستاد. زل زد تو چشامون: فرستادمش جنوب.

داد زد: به خدا نکشیدمش رو زمین، پا داشت، خودش اومد، با پاهای خودش اومد.

دور میزد و یکییکی تکونمون میداد: به قرآن خلیل خودش رفت تو شط، رفت سمت نخلستون، گفت آدم باید تو خونهی خودش بخوابه

زنا دیگه خودشونو نزدن، ننه خلیل دیگه نرقصید.

چند روز همهمون با سایههامون خیره شدیم به شط. جنازهاش رو آب بالا نیومد. هیشکی تو جاده صدامون نزد. هیشکی از لای آوارزنده در نیومد تا خبرمون کنه.

فقط ننه خلیل بود که میگفت دیدتش که از آب بیرون اومده. با اون شونههاش، رفته سمت نخلا. شهرداری نپرسید جنازهتون کجاس هیچ کس نفهمید کسی مرده...

1.11

### خوننامهىماه

#### ارمغان مهد<mark>ی قلی</mark>

کارشناسی ارشد آموزش زبان انگلیسی دانشگاه آزاد اسلامی مدت زمان مطالعه: ۹ دقیقه

بالاخره از کلنجار رفتن با خودم خسته شده بودم که ذهن منِ لجوج، لبخند پیروزمندانهای زد و موفق شد وسوسهام کند برومسراغ صندوقخانه.

اتاق من که انگار زیادی دلش پر باشد. از تویش یک سوراخ درآورده بودند که پیچ می خورد به اتاق پشتی، همان صندوق خانهی معروف که از پنج سالگی مرموزترین جای دنیا بود برایم، بس که خانوم جان مدام گوشزد می کرد:

"مبادا بروی توی صندوقخانهها! حاجبابا اگر بفهمد سر و صدا راه میاندازد." من هم سریع میدویدم دور حوض و به خیال خودم می خواستم با دستانم بزرگترین ماهی قرمز را شکارکنم.

انگار هنوزینج سالم باشد. اینور و آنور را نگاهی انداختم و وقتی مطمئن شدم کسی حواسش به من نیست. کلید را توی قفل چرخاندم: در چوبی تِقی کرد و باز شد. همهجا را خاک برداشته بود.

صندلی چوبی حاج بابا که دیگر خرت خرت نمی کرد. ساکت همان جا بیخ دیوار مانده بود. عصای خانوم جان از لای سجادهی سبز و سفیدش که حالا چرک مرد شده بود. پیدا بود و انگار به صورتم دهن کجی می کرد.

دستم را کشیدم به دیوار سیمانی صندوقخانه که دیگر مثل بچگی قلقلکم نمیداد و چشمانم به قاب عکس روی طاقچه خیره ماند...

9

٨٣

خانوم جان با صورت گرد کوچک و چشمان ریزش که توی چارقد مشکلی سبزهتر شده بود. وسط قاب عکس ایستاده بود. سمت راستش حاج بابا با کلاه مشکی و سبیل پر پشت سیاه دست احد را که دو سه ساله بنظر میرسید. گرفته بود و من ِشش هفت ساله با موهای دُمِ موشیای که از مقنعهی چادر نماز روی سرم زده بود بیرون، سمت چپش وایساده بودم...

آن روز را خوب یادم است. خانومجان بقچهی لباس مشکی را باز کرده بود گذاشته بود جلویش و داشت با وسواس، چادر و چارقدها را بالا پایین می کرد و زیرلب انگار چیزهایی می گفت که حاجبابا از تو حیاط گفت:

"حاجخانوم ظهرشد، نمي آيين بريم؟ " خانومجان كه حالا داشت چادر لباسها را بقچه پيچ مىكرد گفت: "آمديم."

بِدور فَتم بغل دست حاج بابا و گفتم: "بذميرام من مدارية ما ميدمي محمد انكنه" خانم

"منم بيام...منم بيام: قول ميدم سروصدانكنم". خانوم جان

گفت: "معلومه که میایی. کربلا برای همهست؛ پیر و جوون نداره که. "آن عکس راموقع برگشتن، کنار حرم امام حسین انداختیم.

عکس را که برداشتم یک مَن خاک رویش نشسته بود. درست شبیه زندگی مان تار و درهم رفته... به قول خانومجان انگار خدا عینکش را برداشته بود که همه جا اینهمه تیره و تار شده بود.

نفسم به شماره افتاده بود. پلکهایم سوزنسوزن میشدند انگار؛ چرخیدم که از صندوقخانه بیایم بیرون، پایم گیر کرد و سکندری خوردم. به هر سختیای بود خودم را یکلنگهپا نگه داشتم. پایم گیر کرده بود توی پارچه های پیچ واپچ ِحسین و عباس و علی.

نشستم کف زمین نمور، روی تکه پارههای موکت. دست کشیدم روی پارچه ها، پرچمها، کتلها. زبری پارچهها دستم را میخراشید.

توی گوشم زمزمه شد: "پارچه پرچم باید اَسطُقسدار باشد صفدر خان." صدای حاجبابا بود: هیئتدار محل. بازاریِ راستهیِ فرش فروشها، حاج محمود صادقی!

پارچهی اول را که تکان دادم، چشمانم بسته شدند و خاک حلقم را برداشت. روی پارچه نوشته بود: "این حسین کیست که عالم همه دیوانه اوست".

پلک هایم می پرید. پارچه را گذاشتم روی صندلی حاجبابا. زیر پارچه انگار کفتر سر بریده باشند؛ پر بود از پرهای علامت.

سرگرداندم سمت راست، چهرهی معصوم احد توی قاب روي علامتِ بيخ ديوار کدر و رنگ پريده. دلم را يهم میزد.

دستم را به زانویم زدم و رفتم سمت علامت. احد با چشمان عسلی و چال روی لپش با چنان لبخندی نگاهت می کرد که دلت را آتش میزد. همش ۱۳ سالش بود.

آن روزها همه در تب و تاب سیاهه بندی محرم بودند. حاجبابا یک پایش حجره بود و یک پایش خانه. خانومجان و عمه طوبا داشتند حیاط را فرش

می *کر*دند. عمو طاهر سرگرم دیگ و هیزم و آبکش بود و احد که ده دوازده ساله بود. با حامد سر دیوار بودند شب اول را همه

مهمان حجره دارهای محل بودند، این نذر ابوتراب خان ریش سفید بازار بود و چون خانهی ما بزرگ بود همه می آمدند اینجا.

هاشق این بودم که شب اول برسد و پاورچین پاورچین بروم سر پشت بام و از آن بالا فرشهای کیپ هم را بشمارم و ببینم روی هر فرش چند نفر نشسته است.

آن شب هم چادری که خانومجان برایم دوخته بود سرم

¢,

رتيك نوحه ويرام

کردم و دویدم روی پشت بام. همان شب شوم که حامد، احد را هل داد وسط کولرها و آب خونینی که روی زمین راه افتاده بود.

حامد، پسرعموباقر، باموهای مشکی تیغ تیغیِ خیس عرق و چشمهایی که دودو میزد، به من خیره شده بود. از ترس خشکمزده بودو به صورت غرق خون احد نگاه می کردم. حامد دندان قروچه ای کرد و همانطور که تق و تق

ادامسش را می جوید گفت: حالا حاجبابا فقط بابای منِ، نه اون پسرهی بچه ننه، فهمیدی؟

حالا مى تونم راحت صداش بزنم باباحاجى!

گوشهایم سوت میزدند. دستانم را روی گوشهایم فشار دادم و جیغ زدم حاجبابا... احد... احد!

به خودم که آمدم، عمه طوباداشت به صورتم آب می پاشید و همه روی پشت بام بودند. خانوم جان به صورتش خَنج می کشید و حاج بابا از حال رفته بود انگار.

ساعت از نیمه شب گذشته بود و آقای صادقی یک سره میپرسید: فرح خانوم، شما تنها شاهد این حادثهاید. به ما بگویید چه دیدید؟

آب دهانم را قورت دادم و گفتم: حامد، حامد!

عمو طاهر نالید: میدانستم، حسادت از پا درش آورد آخر. صورتم را پاک کردم و بوسهای بر قاب زنگزدهی روی علامت گذاشتم.

طاق شال عمو باقر وصل علامت بود. حاجبابا همیشه میگفت: باقرزود رفت. میگفت توی عملیات ۲۵ جوان تر از همه بود. تازه میخواستم خبر بابا شدنش را بدهم که پرپر شد.

حاجبابا از پدری برای حامد کم نگذاشته بود اما حامد انگار هیچ وقت راضی نمیشد؛ آخر هم که زهرش را ریخت. حامد را وقتي پیدا کردند که خانومجان روزهی سکوت گرفته بود و حاجبابا هم خودش را با کارهایی حجره از پا درآورده بود.

درست شب عاشورا بود که زنگ در را زدند. چادر را انداختم سرم و ازلای در پرسیدم: کیه؟

صدایی گفت: از اداره آگاهی: باز کنید لطفا.

لخلخ دمپایی حاجبابا از پشت سرم بلند شد و بعد صدایش

که لرزانتر از همیشه گفت: برو پیش مادرت فرح... برو. چشمی گفتم و رسیده بودم بالای پلهها که شنیدم خانوم جان بلند داد زد: یا حسین شهید!

سرم را بلند کردم. خانوم جان درست همان جایی که احد افتاده بود روی پشت بام، ایستاده بود. بالاخره زبان باز کرده بود. دویدم روی پشت بام؛ دست آخر بغضش سر باز کرد. حالا می فهمم وقتی خانوم جان می گفت "بغض که بیخ گلویت چسبید. اربابت را صدا بزن بگو یا حسین" یعنی چه. دستی به طاق شال کشیدم و عکس را برداشتم. در را قفل کردم و آمدم بیرون؛ صدای پایی شنیدم. سرم را برگرداندم که دیدم مراد، شاگرد حجرهی حاج بابا، همبازی احد، جلوی رویم ظاهر شد. با تته پته سلام کرد و گفت: چچچچه خخوبببب شششد که آآآآمدید.

از وقتی حاجبابا سکته کرد و مرد و پشت بندش خانوم جان هم طاقت دوریاش را نیاورد و دق کرد؛ مراد لکنت گرفته بود و مثل آدمی که بترسد، به تته پته افتاد.

چایی آورد و گفت: خخخانـوم سسسسه شب دیگه ممممحرررررمـه.سسسسیاهینمیبندید؟

آهی کشیدم و گفتم: میبندیم... اما امسال ساکت و خلوت...قبول؟

مراد این پا و آن پا کرد و گفت: آآآخخخه خخخانوم. آآاقام همیشه مییییگفت "عزای حسین و سسسسینه زن و نونونوحه خخووونش.

سری تکان دادم و گفتم: سیاهی ببند، علم و کتلها را از صندوقخانه بیاور. به قول خانومجان "همین که دلت بلرزد از اسم حسین، روضهی زینب شده." پاشو مراد، پاشو به کارها برس، عزای حسین که این داد و قالها را ندارد...

شب اول، از صندوقخانه عکس احد را برداشتم و سلانه سلانه رفتم بالای پشت بام همانجای همیشه چمباتمه زدم. امسال اما نه صدای طبل و بوی اسپند می آمد، نه کسی روی فرشها نشسته بود. بغض بیخ گلویم چسبیده بود و تیغ در چشمانم بالا و پایین می شد.

در گوشم زمزمه میشد " اصلا حسین جنس غمش فرق میکند."

نديدنىپررنگ

یاسمن زاده کلپایگان دانشجوی کارشناسی زبان روسی دانشگاه علامه طباطبایی مدت زمان مطالعه: ۸ دقیقه

ارغوان خوابیده بود. یا بهتر بگویم، میخواست بخوابد. حدوداً چهل و پنج دقیقه بود که این پهلو، آن پهلو می کرد. دخترک با خودش عهد بسته بود تا بیست و چهار ساعت آینده چشمانش را باز نکند. نمیخواست ببیند، زور که نبود ... بود؟ نمیخواست او را با طول و عرض اندامش بشناسند. نمیخواست اکر موهایش را رنگ کرد. تغییر کند. نمیخواست رنگها در او تفاوتی ایجاد کنند. نه آن کند. نمی خواست داکر موهایش را رنگ کرد. تغییر نقاشی می کشید؛ نقشهایی کاملا یک رنگ...یک رنگ تنهای تنها. اوچهره نمی کشید و می کشید و می کشید. هم خودش می فهمید چه می کند و هم دیگرانی شبیه خودش. می خواست به چشم دل ببیند و دیده شود...

آهی کشید:"وقتی صبح شد چطور بفهمم؟" نمیدانست که ساعت چند است. شاید در دنیای نابینایی، ساعت، تنها مقوله ی فهمیدنی ست؛ حتی اگر آن نابینایی، اختیاری باشد... برخاست: از رختخواب گرمش پایین آمد. موهای خوش بو و بلندش را دور شانه ریخت. با حرکات آرام از زبری گلیم گذشت؛ سختی سرامیک کف اتاق را که حس کرد: دستش را جلو آورد؛ شیشهی صیقل خورده را گوشه به گوشه گشت؛ دستگیره را پیدا کرد و پنجره را گشود... ارغوان نفس کشید...هوا، بوی باران میداد...دوباره نفس کشید... نسیم. صورتش را نوازش کرد و برگ درخت سپیدار شروع به نواختن کرد. بدنش را تا آنجا که می شد، از پنجره بیرون آورد؛ سبک و بی ترس. او کسی را نمی دید؛ و انگارکسی هم او را... صدای اگزوز دستکاری شده ماشین، گوشش را خراشید و بلندی یک ضبط با آن موسیقی بدقوارهاش، اجازهی ادامهی کنسرت را به سییدارنداد. چند جوان درماشین قهقهه میزدند

قهقهههایی که به جای نوازش روح، بر آن چنگ میزد. دور از امید به روشنایی... دور از انتظار سپیده دم...کاش یک روزی، صبح میرسید: حتی خسته، حتی غبارآلود...ا



درمسیربرگشت به رختخواب. پاهایش لای پتو گره خوردند و به زمین افتاد...هر چه کرد. نتوانست حدس بزند که درکجای اتاق یهن زمین شده است. دو بار، سیصد و شصت درجه دور خودش چرخید تا در جغرافیای اتاق، خودش را بيابد. چشمانش را به هم مي فشرد. سخت بودولي خوابيد. خواب در قامت یک صحنه خالی به سراغش آمد؛ صحنه ای خالی که در آن تنها یک رنگ نقش بازی می کرد؛ انگار که با یلک نیمه باز نگاهشان می کرد؛ ناواضح، به دور از شفافیت. گاهی به سیاهی میزد؛ گاهی سفید و گاهی... زرد بود یا بنفش؟ هرچه بود تنها یک رنگ بود؛ یک رنگ آرام که یریشانی تشخیص بر آن چیرگی نداشت. او در خواب، ارغوانی را دید که نمی بیند. آن ارغوان نابینا به چهره خاکستری پیرمرد دوره گرد. خیره نشد و نفهمید او مرده... ارغوانی رامی دید که بادختر همسایه که هیچوقت رژنمی زد. دوستهای خوبی بودند؛ با صدای خندههاشان، دنیا را برای خودشان جای بهتری می کردند. او باورش نمی شد که دخترهمسايه،همان دختري است كه خاكستري مي يوشيد واخم می کرد واز گربه می ترسید... آه که چه فرصت هایی-با دیدن آنچه نباید- از کف میروند ...! او در همهمهی عالم

چشم، لبانش را گشود: "سلام خورشید خانوم". سرو کلهی آفتاب پیدا شده بود...بله! کورها هم آفتاب را می بینند! كورها هم جهان رامي بينند. آن هامزهي آفتاب رامي چشند؛ مثل ارغوان امروز که با عطر بابونهی روی پیرهنش رفیق بود. آرام آرام از جایش بلند شد. رفتن تا آشیزخانه، برای پیدا كردن بابونه ووانيل وعسل، كارراحتى به نظرش رسيد؛ يس خودش را به صرف محبوبترین دمنوشش دعوت کرد. کورمال کورمال قدم برداشت؛ کمی سر و صدا به راه افتاد تا کتری را پیدا کند و بعد تقریباً کل دیوار را دستمالی کرد تا به خنکی علمک ظرفشویی برسد. کلی فکر کرد تا یادش بیاید کدام طرف آب گرم است، اما آخرسر هم آبی که از لوله جاری شد، به خنکی آب رود شهرستانک بود، نزدیک کوهی معروف به انگشت خدا. دم را غنیمت شمرد و آبی به صورتش زد. ارغوان نمی دید! اما با لمس صورتش، شریان های برآمدهی گیج گاهش را دنبال کرد. و این عجیب ترین حسی بود که تا به حال تجربه می کرد؛ آنچنان عجیب که اشتیاق لمس، او را از لذت همیشگی نوشیدن دمنوش محبوبش هم منصرف كرد ... بالمس تازهى ديوارها، دوباره به اتاقش بازگشت؛ گویی اولینبار بود که حس لامسهاش را درکمی کرد. کتابی که دیشب برمیز تحریر گذاشته بود. پیدا

> هوشیار خوابش، صدای باورهایش را نمیشنید. انگار در همان حوالی بودنش، کوری و بینایی را گم کرده بود... شاید اگر کوربود، حرف مردم را باور می کرد؛ باور می کرد که آسمان آبی است و برگ درختها، سبز. خندهها را باور می کرد و خیلی از گریهها را اصلا متوجه نمیشد. دیگر نمی دانست کدام بهتر است؟! کوری در دنیایی که همگان چشماند؟ یا بینایی دردنیایی که چشمها. آدماند...؟ ارغوان تنها درباره ی یک چیز مطمئن شد: خوب شد که رنگها را شناخت... عطر خواب از سرش پرید؛ وقت پلکیدن بیداری. یک لحظه مردمکهایش هوس نور کردند. خواست چشمهایش را

کرد و صفحه به صفحه اش را نوازش کرد. بعد به سراغ کمد لباس هایش رفت: با انگشت. دانه دانه نازشان را خرید و نرم ترین شان را برداشت: لباسی که در آن راحت بود. به همین ترتیب کفش و شالش را هم انتخاب کرد. بی آنکه بداند واقعاً مرتب است – برایش اهمیت زیادی هم نداشت –از خانه بیرون زد. چالش اول. پوشیدن کفشش بود...کفش هایش که رفیق راه شدند. با یک دست، کوری اش را بغل گرفت و دست دیگرش را به نرده چسباند. بیست پله تا خیابان فاصله بود و بیست بار مراقب بود تازمین نخورد.

در باز بود. از آن که گذشت، خنکای سپیده دم جایش را به گرمی خورشید داده بود. به راست پیچید. میدانست اگر

دستش را بر دیوار بگذارد و با پیچ و تابش همراه شود. دویست و هجده قدم جلوتر پارکی هست، پر از آدمیزاد جور واجور. ارغوان میخواست جهان را به لمس دست هایش مبتلا کند؛ و میخواست کسی را بیابد تا کتابش را به صدای او بسپارد؛ انگار وقت شنیدن نزدیک شده بود تا در اشتیاق یک صدای معمولی، کلمات تازهای جای خود را در گوش ارغوان پیدا کنند. به دنبال صدای آدم ها قدم میزد. ارغوان دختری بود بی شکل و یک رنگ، بالباسهای ناهماهنگ، وچشمی که نمیخواست ببیند... روی نیمکت باریکی نشست...گرمای وجودی را حس کرد میزد ار مان دخترم!...می تونم کمکت کنم؟

- سلام. اسم من ارغوانه. امروز اومدم اینجا تا یکی برام کتاب بخونه. اما...

- اماچى؟

- مگه اینجا یه پارک نیست؟

- چرا هست. اسم کتابت چیه؟

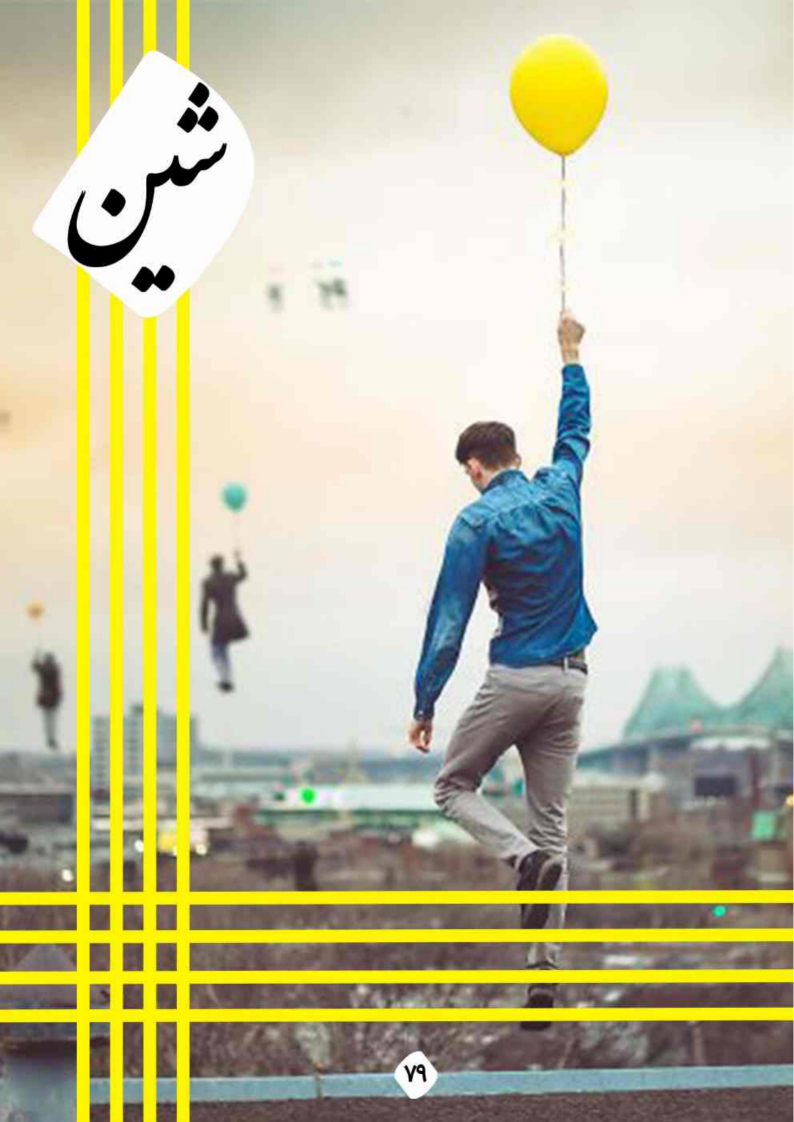
فکر می کردم اگر یه جا تو دنیا باقی مونده باشه که
آدماش کمتر مشغله داشته باشن اینجاس...

- نمىتونى كتاب بخونى؟

- امروز نه!

کتابت را بده...من برایت میخوانم: بیمشغله شاید...
و ارغوان، گوش را سپرد به صدایی که حتی نامش را
نمیدانست. صدایی که از "کوری" میخواند:

- «ترس میتواند موجب کوری شود... حرف از این درست تر نمی شود؛ هرگز نمی شود؛ پیش از لحظه ای که کور شدیم، کور بودیم؛ ترس کورمان می کند؛ ترس ما را کور نگه می دارد؛ چشم پزشک پرسید:" چه کسی دارد حرف می زند؟" صدا پاسخ داد:"یک مرد کور؛ فقط یک مرد کور؛ چون ما اینجا همینیم و بس"...»



### زمانه

از این زمانهی بی رحمتان دلم سیر است بهار رفته و ایـنجا هـوا نفـس گیـر است

A

KUDAY P OGRA

عجیب نیست که حرف حساب بیمعناست بـرای آیـه و فــتـوا، هـزار تـفـسـیـر است

مکن تو خسته خودت را چه فایده شاعر؟! سـزای شـعر تـو در این دیار، تحتقیر است

به شب نـ شینی زنـ دانیان خورم حسـرت که نقل مجلس شان دانه های زنـجیر است

به خواب دیـدهام آن روز را که مـی آیی بـیا که خـواب مـرا با تو وقت تعبـیر است

علی حق شناس



# الوده

ما خـموشـان نيازيم و به خـواب آلوده و نمک خوردهی عصیان و صـواب آلوده فربه از سورهی ناخـواندهی ادوار شـدیم چـو صریری که شد از لهو کتـاب آلوده پشت پا گر زده دوران به تلافی گه جبر مشت وا کردهی زهدیم و حـساب آلوده جذبه ی شأن غنا از طلب فدیه تهیست شانه در ظلمت موییم و حـجاب آلوده صورت از وحشت صبحی که نشد سایهی حُسن خون در <mark>نطفهی شهد اس</mark>ت و گلاب آلوده ناصح از ناقهی جولان مشو آماج غریـو ره ســــاران بــلا يــــم و ركــاب آلـوده نخ عریان تمسک بدرد سبحهی عُجب چون ترک خورده اناری به عقاب آلوده ظـرف مـواج حـوائـج كـف افيون نظر تب نــایـختــهی وهمـیم و سراب آلوده خشک شد چشمه ی غمّاز من از هجمه ی اشک تـا كـه شد يلك تـكبر به حباب آلوده همه عمر ازیی گندم به تقاضای جـزا غـرقه گـشتیم و نگشتیم به آب آلوده

حسين شعرباف

## بگذر

این سینه سوخت تا که تو آرام بگذری بـی دلخوری و تلخی و دشنام بگذری

دستم به دار موی تو آویخت تا که از ایـن بـی گـناه مـوقـع اعـدام بگذری

من سوختم به حیلهی صیاد تا که تو با شوق پرکشیدن از این دام بگذری

از خـاطرات تو نـروم ه<mark>یـچ وقت تـا</mark> روزی کـه از مزار مـن خـام بگذری

ترسم که باز بغض کنی پای گور من بی خـواندن زیارت و انـعام بگذری

یک عمر ضجه می زنم ای دوست تا که باز از این جـوان عـاشق ناکام بگذری

می مانم ای رفیق به پایت همیشه تا از قتلـگاه عشق، سـرانجام بگذری

🗲 حامد یکتا



ترجمان

۱. رأيتُ ربى بعين قلبى فقلتُ:«من أَنتَ؟» قال: «أنتَ!» (كتاب الطواسين، ص ۳۱)

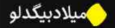
به چشمِ دل بدیدم مر خدا را بدو گفتم که «تو؟» گفتم که: منٔ تو!

۲.

ضَحِكنا وَكانَ الضِحكُ مِنّا سَفاهَةً وَحُقَّ لِسُكّانِ البَسيطَةِ أَن يَبكوا يُحَطِّمُنا رَيبُ الزَمانِ كَأَنَّنا رُجاجٌ وَلَكِن لا يُعادُ لَهُ سَبكُ —ابوالعلاء معرى

#### ترجمه:

بخندیدیم و آوخ! نابخردانه خندیدنا! باشندگانِ زمین را گریستن بباید و بیپایان گریستنی سخت و سستِ دهر چنانیمان خرد همی بشکند که دیگربار بسامان شدن نتوانیم.

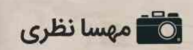


Ĵ

91

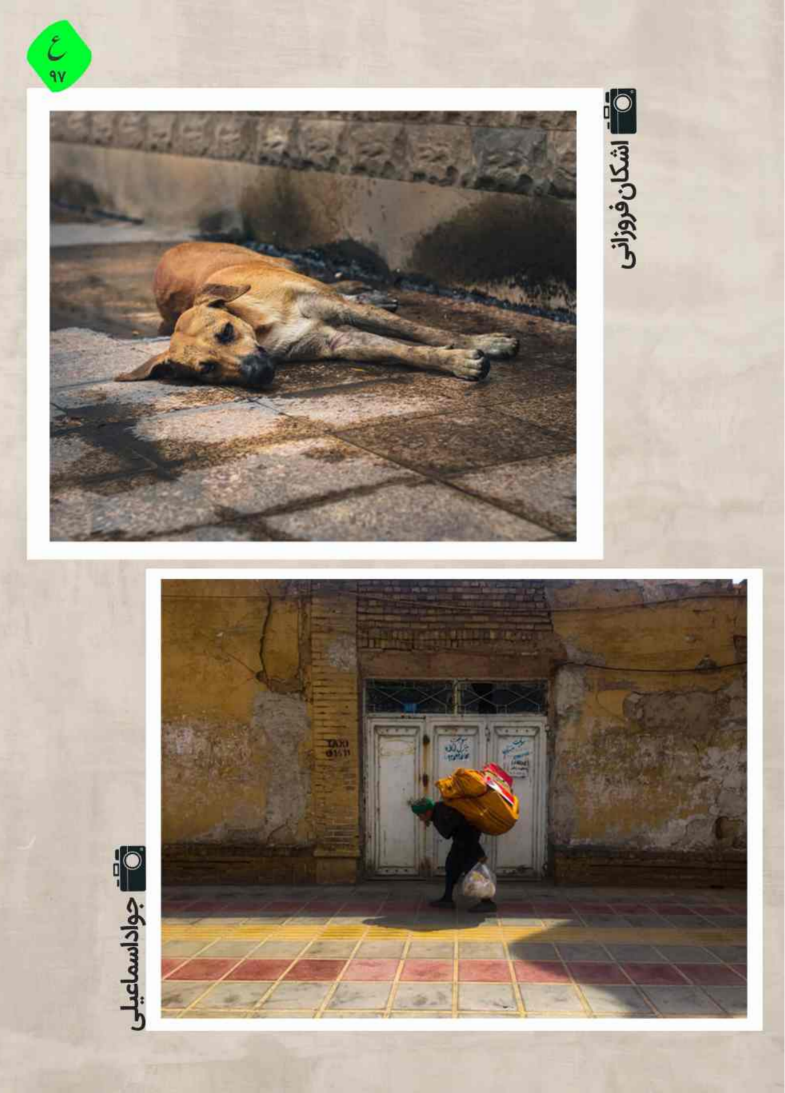






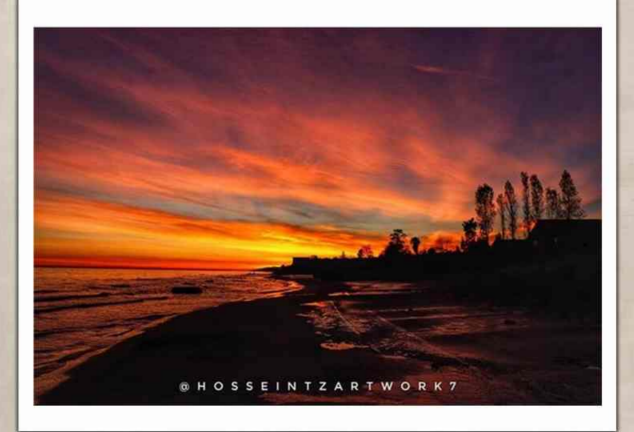








🔂 حسين تقىزادە







🔂 مصطفی معراجی



نور اصل صفت از مصدر قدرت، عقل اول را به رسالت بفرستاد. به جناح دیمومیّت بپرید، گِرد باغ ازل برآمد؛ مرغان ابد را نشانه کرد. این طوطی مُلک معارف، این طوطی مُلک معارف و سِرّ صمیم الفت از رگ جان بیرون کشید. عقل با جان مباهات کرد، و سِر با سِر مناجات.

روزیهان بَقلی / شرح شطحیات



## با کلیک روی صفحه زیر ما را در اینستاگرام دنبال کنیدی



. #خطی\_سفید\_باشیم

Okhattesefid